
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۰۷ آذر ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 31 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

بحث در این مسئله بود که صحت موجود در عنوان محل نزاع، به کدام ی از این امور است:

الف‐ صحت به معنای تمامیت از لحاظ سقوط قضا و إعاده.

ب‐ صحت به معنای تمامیت از لحاظ موافقت امر.

ج‐ صحت به معنای تمامیت از لحاظ ترتب اثر.

بیان شد احتمال اول و دوم به هیچ وجه نسبت به صحت ممن نیست و این مسئله تقریباً امری متفق علیه است. در نتیجه
تمامیت از حیث ترتب اثر مقصود است؛ یعن اگر بويیم لفظ صلاة برای نماز صحیح وضع شدهاست، یعن نمازی که از حیث

اثر تمام باشد.

ادامه بیان کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)

مرحوم اصفهان (ره) در مورد تمامیت از حیث ترتب اثر مفرماید: بر این امر هیچ اشال وارد نیست و متوان گفت مقصود
از صحت در محل نزاع همین احتمال است.

بله شاید توهم شود صحت از حیث ترتب اثر فقط بعد از تحقق اثر انتزاع مشود؛ در نتیجه اثر متأخر از فعل بوده و محال است
داخل در موثر قرار بیرد. در حالکه شما قصد دارید تمامیت از حیث ترتب اثر را ملاک قرار بدهید.

پس باید بويیم لفظ برای حصهای ملازمه با اثر وضع شدهاست. در نتیجه لفظ صلاة نه برای مفهوم و نه مصداق تمام وضع
شدهاست بله لفظ برای حصهای که از حیث ترتب اثر ملازمه با تمامیت دارد وضع شدهاست.

مرحوم اصفهان (ره) از این توهم دو پاسخ دادهاند: الف‐ متأخر بودن اثر از موثر از حیث وجود خارج است اما بحث در
وجود خارج نیست بله بحث در مقام تسمیه، وضع و موضوع له است که در آن مقارنت میان اثر و موثر وجود دارد. لذا در

این مقام اشال ندارد که بويیم واضع لفظ صلاة را برای فعل که بر آن اثر مترتب و متقوم مباشد وضع نمودهاست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مثلا اگر لفظ صلاة برای ناه از فحشا و منر توسط خداوند متعال وضع شده باشد، لازم نیست حتماً نمازی در عالم خارج
وجود داشته باشد تا این اثر و معنا مترتب و محقق شود.

بله، در آیه «انَّ الصَةَ تَنْه عن الْفَحشَاء والْمنْرِ»[1] مگویند نمتوان به این معنا قرار داد چون مستلزم حمل ش عل نفسه و
قبیح است؛ یعن اگر موضوع له صلاة فعل ناه از فحشاء و منر شد باید بويیم ناه از فحشاء و منر، تنه عن الفحشاء و

المنر است.

ب‐ صرف نظر از جواب اول، زمانکه بر فعل اثر مترتب مشود، تمامیت که عنوان مشتق را دارد، از آن انتزاع مشود.
مرحوم اصفهان (ره) مفرماید: در مبدأ این مشتق فعل به قید ترتب اثر دخالت ندارد.

بیان مطلب اینکه ی عنوان تمام و ی عنوان موثر وجود دارد. اگر از فعل عنوان موثر انتزاع شود، این انتزاع تنها با وجود قید
ترتب اثر امان دارد؛ مثلا در انتزاع عنوان عالم حیثیت ترتب علم دخالت دارد.

اما در تام، تمامیت و عنوان مشتق چنین نیست یعن تام را انتزاع مکنیم اما در مبدأ که عنوان تام قائم به آن است، قید اثر
دخالت ندارد بله حیثیت تمامیت مطرح است.

شاید کس بوید شما از ی طرف مگويید تام من حیث ترتب اثر و از طرف دیر مگويید آنچه در اشتقاق دخالت دارد
حیثیت تمامیت است نه حیثیت اثر پس اگر اثر نباشد تام از چه چیز انتزاع مشود؟!

مرحوم اصفهان (ره) در پاسخ مفرماید: هر چند علت تامه از معلول خارجاً منف نیست اما زمانکه قصد داریم از علت،
عنوان علت را انتزاع نمايیم ترتب معلول دخالت در آن ندارد.

در مسئله محل بحث نیز از فعل با فرض ترتب اثر، تام بودن انتزاع مشود چون اگر ترتب اثر در فعل مفروض نباشد، انتزاع تام
بودن از آن ممن نیست. اما در عین حال ترتب اثر در انتزاع دخالت ندارد.

به بیان دیر، هر چند وجود تام منف از اثر نیست؛ اما اینکه بويیم بعد از آمدن فعل و ترتب اثر، عنوان تمامیت به لحاظ ترتب
اثر انتزاع مشود صحیح نیست و در انتزاع این قید دخالت ندارد. پس مبدأ انتزاع تام و تمام به عنوان مشتق، حیث تمامیت

است نه حیث ترتب اثر.[2]

بررس کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)

جواب اول مرحوم اصفهان (ره) کاملا صحیح و بحث در تسمیه است. اما نسبت به جواب دوم ایشان اولا با این بیان متوان
که ایشان پیش از این فرمود: تمامیت فنفسه قائل شدهاند در حال چنبن برداشت نمود که ایشان برای تمامیت، تمامیت ف

نفسه وجود ندارد و حقیقت و قوام آن به آثار است.

ثانیاً ایشان از ی طرف اثر از مقومات تمامیت مداند اما از طرف دیر آن را در انتزاع دخیل نمداند در حالکه این دو قابل
جمع نیستند.

بله اگر مانند مرحوم آخوند (ره) بويیم اینها از لوازم هستند، ممن است بويیم در انتزاع از ملزوم فلان لازم را در نظر



نمگیریم.

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) و بررس آن

فرماید: گاه(ره) بیان نمودهاند. ایشان م ری برای جواب دوم مرحوم اصفهانالاصول (ره) تقریر دی مرحوم صاحب منتق
از صحت، موثریت و آنچه اثر بالفعل داشته باشد اراده مشود. در این مورد اثر از لوازم نیست و از مقومات است؛ مثلا در

عین اینکه مبدأ از مقومات مشتق است اما اگر این مبدأ موجود نباشد نمتوان مشتق را بر چیزی حمل نمود.

اما گاه از صحت حصهای که ملازم با ترتب اثر است اراده مَشود؛ مثلا در علت تامه، علت به حدی مرسد که معلول از آن
ترشح پیدا مکند. در این مورد متوان گفت معلوم از آثار و لوازم علت است.[3]

میان این دو وجود ندارد و چه بسا برخ (ره) باشد، به نظر ما هیچ ارتباط اگر مقصود ایشان توضیح کلام مرحوم اصفهان
مطالب آن در مقابل بیان مرحوم اصفهان (ره) است.

توضیح مطلب اینکه متوهم درصدد اثبات این مطلب بود که بوید لفظ صحت برای مفهوم و مصداق تام وضع نشده بله
صحت برای حصهای که ملازم ترتب اثر است وضع شدهاست.

مرحوم اصفهان (ره) نیز این مطلب را به خوب پاسخ داده و در ادامه مفرماید: «و منه تبين أن مصداق الصحيح‐ بمعن التام
من حيث ترتّب الأثر‐ ذات ما يترتب عليه الأثر؛ أي هذه الحصة لا بوصف الترتب حت يقال: إنه لم‏ يوضع اللفظ لمصداق

الصحيح، بل لما يلازمه.»[4] یعن ایشان درصدد انار این مطلب است که لفظ صحیح برای ملازم ترتب اثر وضع شده باشد.

اگر مقصود مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) بیان مطلب دیر است یعن بویند صحت فعل و شأن داریم؛ به این بیان که
در صحت شأن فعل به حدی مرسد که اثر بر آن مترتب مشود؛ مانند اینکه علت به حدی مرسد که معلول بر آن مترتب

مشود. در این صورت اثر از لوازم فعل و معلول از لوازم این علت است.

اشال این است که طبق این بیان تمامیت ف نفسه را باید پذیرفت یعن باید گفت فعل به حدی مرسد که تمام بر آن صدق
مکند و اثر لازمه آن مشود؛ در حالکه ایشان چنین مطلب را قبول ندارند.

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) در ادامه مفرماید: هر چند مرحوم آخوند (ره) در مسئله محل بحث فرمود: سقوط قضا و
اعاده از لوازم و آثار تمامیت است، اما در این بحث که نه در عبادات اقتضای فساد دارد یا خیر صحت را به معنای تمامیت

از لحاظ ترتب اثر معنا نمودهاند.

گویا مقصود ایشان این است که بویند: مرحوم آخوند (ره) در مسئله محل بحث صحت شأن –اثر لازم آن باشد‐ و در آن
مسئله صحت فعل ‐اثر مترتب بوده و مقوم آن باشد‐ را در نظر داشتهاند.[5]

به نظر ما این مطلب صحیح نیست و از عبارات مرحوم آخوند (ره) چنین برداشت نمشود بله مقصود ایشان از صحت در هر
دو بحث ترتب اثر است و آنرا از لوازم مداند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و



[1]. عنبوت، 45.
[2]. «و أما الصحيح بمعن التام‐ من حيث ترتّب الأثر‐ فربما يتوهم عدم إمان الوضع له؛ نظرا إل أنه عنوان منتزع عن

الش‏ء بعد ترتّب الأثر عليه، و الأثر‐ حيث إنه خارج عن حقيقة ذات مؤثّرة‐ لا يعقل أخذه فيه. نعم يعقل الوضع للحصة الملازمة
للأثر‐ كما بينّا نظائره سابقا‐ فاللفظ عل القول بالصحيح بهذا المعن، كما لم يوضع لمفهوم التام كذلك لمصداقه، بل هو

موضوع لما يلازم التمامية من حيث ترتب الأثر. و هذا توهم فاسد؛ لأن خروج الأثر عن مرتبة ذات المؤثر و وجوده، و استحالة
دخله فيه، لا يوجب استحالة دخله ف التسمية بأن يون اللفظ موضوعا للفعل القائم به الأثر، كما إذا وضع لفظ الصلاة لما هو ناه
عن الفحشاء بالحمل الشائع. نعم لا يعقل أخذ الصلاة‐ بهذا المعن‐ موضوعا ف قضية (الصلاة تنه عن الفحشاء) للزوم حمل
الش‏ء عل نفسه، و عروض الش‏ء لنفسه، فيون نظير الاشال المتقدم ف جعل الصحيح‐ بمعن موافق الأمر‐ ف حيز الأمر،

من دون لزوم الاستحالة ف مرحلة الوضع. مع أن التمامية‐ من حيث ترتب الأثر‐ لا تنتزع عن الش‏ء المرتّب عليه الأثر بهذا
القيد؛ ليون نظير عنوان المؤثر أو عنوان الل و الجزئ، فان التام‐ بالحمل الشائع‐ متقوم بالتمامية بلحاظ ترتب الأثر، فالمبدأ
القائم بذات التام‐ المصحح لانتزاع عنوانه‐ حيثية التمامية، لا حيثية الأثر‐ كما ف عنوان المؤثّر بزعم هذا المتوهم‐ و إن كان
التمامية‐ من حيث ترتب الأثر‐ لا تنفكّ عنه كالعلة و المعلول، فان عنوان العلة منتزع من ذات العلة حيث بلغت حدّا يجب بها

ذات المعلول، لا من العلة المترتب عليها المعلول...» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 96 و 97.
[3]. «و لا يخف انه تارة يفرض كون الصحيح هو ما يترتب عليه الأثر بالفعل. و بعبارة أخرى: ما هو المؤثر، و ف مثله لا يمن
فرض الأثر من لوازم الصحة، بل من مقوماتها نظير المبدأ الملحوظ ف إطلاق المشتق عل الذات. و أخرى يون بمعن الحصة

الملازمة لترتب الأثر، يعن بلوغ المركب حدا يترتب عليه الأثر، كما هو الحال ف العلة التامة فان بلوغ العلة التامة بمعن بلوغ
العلة حدا يترتب عليه المعلول، و ف مثله يصح ان يقال: ان المعلول من لوازم العلة و آثارها، ف الوقت الّذي يون الاتصاف

بالتمامية بلحاظ المعلول.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 206.
[4]. نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 97 و 98.

فاية هنا من ان إسقاط القضاء و نحوه من لوازم التمامية، و بين ما ذكره فال ن الجمع بين ما أفاده ف[5]. «و بذلك و يم
مبحث دلالة النه عل الفساد من كون التمامية بلحاظ الأثر.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 206.


