
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۰۲ آذر ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 29 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در این فرع است که اگر کس معتقد به عدم بلوغ است، اما سایر شرایط استطاعت را دارد و حج را ترک کرد، اما بعد از
حج مفهمد که بالغ بوده و باید حج را انجام مداد، در اینجا آیا حج بر او مستقر است به طوری که سال آینده باید انجام بدهد
ولو متسعاً (استقرار به این معناست که باید در اولین سال حج را انجام بدهد ولو مستطیع هم نباشد، به هر زحمت هست باید
حجش را انجام بدهد) یا اینه استقرار نیست؟ به توجه به این مسئله برخ از مبان استقرار حج را ذکر کردیم. در بحث دیروز

نات از کتاب الحج مرحوم هاشم بیان کردیم و در ادامه برای تحقیق مطلب به بیان چند نته مپردازیم.

مطلب اول

اینجا ی اشال که بر مطالب دیروز هست، مطرح کردن صدق عرف و عدم صدق عرف استطاعت است، ملاحظه کردید در
از موارد صدق عرف کند، اما در بعضاستطاعت نم از موارد صدق عرف مطالب ایشان این مسئله مطرح شد که در بعض

استطاعت مکند و از همین جا خواستند بین استطاعت و سایر شرایط فرق گذاشته و بویند: کس که علم دارد به اینکه
مستطیع است و مداند پول حج را دارد، اما اشتباهاً فر مکند بالغ نیست اینجا صدق عرف استطاعت مکند و نمتوانیم

بويیم عرف مگوید این مستطیع نیست، برخلاف جای که علم به اصل اینکه این مالش به حدّ استطاعت رسیده ندارد و ترک
حج مکند، اما بعد از حج مفهمد مالش به حد استطاعت رسیده است که در آنجا صدق عرف استطاعت نمکند.

اشال اول

اشال ما این است که از اول کتاب الحج ی سن بنای را در این بحث گذاشتیم و آن اینکه این استطاعت در اینجا
استطاعت شرعیه است و ما کاری به صدق عرف استطاعت نداریم، عرف بوید این مستطیع است کاری نداریم. شارع فرموده

«اذا کان له زاد و راحله بحسب الواقع و تخلیة السرب» باشد، صحة البدن هم باشد، این مستطیع مشود. استطاعت در اینجا
چون ی استطاعت شرعیه است، اینجا سراغ عرف نمرویم.

به بیان دیر؛ این ضابطه بسیار روشن است در جای که شرع دخالت فرموده (که این عبارت را خود فقها دارند «لا اعتبار
للعرف ف التحدیدات الشرعیه») و شارع مثلا فرموده باید هشت فرسخ باشد، کاری به عرف نداریم و اگر ی متر از هشت

فرسخ هم کمتر شد مگويیم به درد نمخورد. لذا در جای که شارع ی معنای را برای استطاعت کرده و فرموده کس که بالغ
هست مستطیع است (البته با سایر شرایط)، اگر بالغ نیست مستطیع نیست؛ خواه عرف او را مستطیع بداند یا نداند.

البته باید توجه داشت که در مصداق زاد و راحله عرف دخالت دارد؛ یعن عرف مگوید: زاد و راحله تو از ایران این مقدار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


است، زاد و راحله زید از آفریقا این است آنها را قبول داریم، در مصداق زاد و راحله عرف دخالت دارد، ول خود فقها هم
تصریح دارند حت کسان که مگویند تخلیة السرب و صحة البدنش عرف است، اما مگویند «له زاد و راحله». به بیان دیر؛

اگر ی جوان از اینه از وطن خودش پیاده به راحت و بدون هیچ حرج خودش را به مه برساند و حجش را انجام بدهد،
عرف مگوید این مستطیع است اما شرع مگوید نه، بله باید مال زاد و راحله باشد. حالا مال زاد و راحله شد اگر

خواست باز پیاده برود عیب ندارد، ول بین شرع و عرف اختلاف است، عرف ی چیزهای را مستطیع مداند که شرع مستطیع
نمداند.

پس اینجا ملاک استطاعت شرعیه است و کاری نداریم به اینکه عرف این شخص را مستطیع مداند یا نه، بله باید دید این
کس که خیال مکرده بالغ نیست اما بالغ بوده و سایر شرایط را هم داشته آیا شرعاً مستطیع است یا نه؟

اشال دوم

نته دیر این است که وقت سراغ استطاعت شرعیه مآيیم مگويیم «له زاد و راحله بحسب الواقع» و در بعض از فروع
گذشته ما واقع را مگفتیم و نتیجه این مگرفتیم که اگر کس فر مکرد مستطیع نیست و حج رفت و بعد که برگشت معلوم
شد مستطیع بوده، گفتیم این به عنوان حجة الاسلام قرار مگیرد؛ زیرا این شرایط در واقع لازم است؛ یعن واقع استطاعت باید

باشد، عس این اگر کس خیال کند مستطیع است و به نیت حجة الاسلام واجب برود و بعد از حج کشف شود که مستطیع
نبوده مگويیم فایده ندارد؛ زیرا شارع استطاعت را قرار داده واقع اینها ملاک است؛ یعن واقع مال، واقع البلوغ.

به عنوان مثال؛ الآن کس فر مکند بالغ نیست و به نیت حج استحباب حج انجام مدهد و بعد از حج کشف مشود که بالغ
ب،وده مگويیم اینجا حجش حجة الاسلام است؛ چون واقع بلوغ موجود است. پس در این موارد ملاک، واقع این شرایط است.

در ما نحن فیه «اعتقد بعدم البلوغ و ترک الحج»، اینجا مخواهیم ببینیم آیا این حج بر او استقرار پیدا مکند یا خیر؟ «اعتقد
عدم البلوغ» یعن «جهل بالبلوغ»، جاهل بوده به اینکه این عنوان بلوغ را دارد.

بازخوان مسئله 24 تحریر الوسیله

امام خمین(قده) در مسئله 24 فرمود:

لو وصل ماله بقدر الاستطاعة و كان جاهلا به أو غافلا عن وجوب الحج عليه ثم تذكر بعد تلفه بتقصير منه و لو قبل أوان خروج
الرفقة أو تلف و لو بلا تقصير منه بعد مض الموسم استقر عليه مع حصول سائر الشرائط حال وجوده.[1]

اگر ی مال است که در حال کاسب است و مالش به حد استطاعت رسیده و باید حج برود اما حساب و کتاب نرده تا ببیند
مستطیع شده یا نه؟ یا غافل است یا جاهل و بعد از اینکه مالش تلف شد متوجه شد که مال به اندازه استطاعت بوده، در این

صورت حج بر او مستقر مشود. لذا این شخص که مالش به اندازه استطاعت رسیده اما غافل بوده یا جاهل بوده و توجه هم
نرد بعد از موسم تلف شد و سر حساب آمد دید که این مال به اندازه استطاعتم بوده و تلف شده است حج مستقر مشود.

بمعن حدیث الرفع واقع من جهة أنّ الرفع ف فرض الجهل و الغفلة و ذل ما در حاشیه نوشتیم: «الظاهر عدم الاستقرار ف
نف الفعلیة عن الحم الواقع»؛ ما چون بحث حدیث رفع را مفصل مطرح کردیم در «رفع ما لا یعلمون» ی اختلاف است بین

بزرگان که آیا «رفع ما لا یعلمون واقعاً» یا «رفع ما لا یعلمون ظاهراً»؟ آیا رفع رفع واقع است یا رفع ظاهری است؟ نتیجهای
که ما گرفتیم این است که این رفع واقع است؛ یعن کس که نمداند آن حم واقعاً برایش فعلیت ندارد.



مشهور که قائل به اشتراک احام بین العالم و الجاهل هستند مفرمایند :جاهل هم مثل عالم حم برایش فعلیت دارد و اختلاف
فقز در تنجز است، عالم چون مداند این حم فعل برای او تنجز دارد موافقت کند ثواب و مخالفت کند عقاب، اما جاهل چون

نمداند ثواب و عقاب برایش مطرح نیست؛ یعن اگر مخالفت کرد عقاب ندارد ول ما چون حدیث رفع را واقع مدانیم
مگويیم این حم اصلا برایش فعلیت ندارد و ما قاعده اشتراک بین احام و عالم و جاهل را (که این قاعدهای که در حدی
است که «کاد أن یون اجماعیاً») پذیرفتیم و صاحب کتاب منتق هم این قاعده را نپذیرفت. البته باید توجه داشت که مراد

جهل مرکبٍ عن قصور را مگوییم نه عن تقصیرٍ را.

مطلب دوم

ی مطلب هم در باب استقرار در حاشیه مسئله 22 تحریر الوسیله[2] ذکر کردیم: «والتحقیق أن الاستقرار یتحقق ف أول ازمنة
امان الامتثال»؛ یعن آن زمان که امان امتثال شروع مشود این وجوب استقرار پیدا مکند.

اولین مطلب در مورد مبنا در باب استقرار و عدم استقرار است و اینکه گفتیم دو مبنا وجود دارد:

1. آیا استطاعت فقط شرط برای حدوث است یا اعم از حدوث و بقاء؟

2. آیا وجوب حج به حج ف سنة الاستطاعة تعلق پیدا کرده یا اینکه به جامع تعلق دارد؟

دو مبنا در تحقق استقرار حج بررس

گفتیم این مبنا دخالت در این نزاع نمتواند داشته باشد، اگرچه برخ از بزرگان در تحقیقشان این مسئله را مطرح کردند که
گفتیم باید کنار برود. ما مگويیم در بحث وجوب حج مثلا ی شخص چهار پنج ماه قبل از اشهر حج پول پیدا کرد منته هنوز
امان امتثال برایش محقق نشده و نمتواند با این پول حج برود، راه بسته است و کاروان آماده نیست. اینجا گفتیم وجوب حج

مآید، اما این وجوب وقت اولین زمان امان امتثال امان داشته باشد مثلا ی کاروان ی ماه قبل از اشهر حج مخواهد
حرکت کند مگويیم این اولین زمان که آمد آن وجوب که به برکت استطاعت آمده بود بر او مستقر مشود و بر ذمهاش مآید.

وقت «استقر علیه» این باید حرکت کند و حج را انجام بدهد.

حال اگر نرفت حج را انجام بدهد، این نزاع که عمدتاً هم مرحوم والد ما مطرح کردند که آیا بويیم استطاعت فقط شرط برای
حدوث است یا شرط است برای حدوث و بقاء، اینجا هیچ کس اختلاف ندارد که اگر اولین زمان امان باید امتثالش را شروع
کند اگر امتثال شروع نرد این حج برایش مستقر است، این شخص باید امسال در اولین زمان امان امتثال حجش را انجام

بدهد. این استقرار تقریباً ی امر مسلم است و ما در آن تعلیقه آوردیم که «هذا مما یحم به العقل، مما یدل علیه العقل».

بنابراین وقت شارع ی استطاعت را شرط برای وجوب قرار داده و آن زمان که امان ندارد استقرار هنوز وجود ندارد، آن
زمان اگر استطاعتش را عمداً از بین ببرد، چون خودش را عاجز از امتثال بعدی مکند عقل قبیح مداند، ول استقراری در کار

نیست، عقل مگوید کار قبیح انجام دادی لا یجوز اخراج نفسه عن الاستطاعة و عن الامتثال ، ول هنوز استقرار نیامده، آن
زمان اگر اتلاف کرد استطاعتش از بین مرود و موضوع منتف مشود و وجوب هم منتف مشود، ول وقت اولین زمان

امان امتثال آمد، اینجا همهی فقها فتوا مدهند اگر در اولین زمان امتثال اگر استطاعتش را از بین برد چون بر او استقرار پیدا
کرده سال بعد باید حجش را انجام بدهد.



لذا اگر عمداً اولین کاروان که مرود همان زمان استطاعتش مالیهاش را باتلافٍ منه از بین ببرد، این استقرار بر او پیدا مکند؛
یعن سال آینده پول هم نداشته باشد متسعاً باید انجام بدهد. این مطلب مورد اتفاق است و باز اتفاق در این است که باید این

استطاعت تا آخر بماند و لذا آنجا روی استصحاب استقبال یا روی هر جهت همه مگویند: اگر در اثناء این استطاعت از بین
رفت باز وجوب از بین مرود و استقراری هم در کار نیست، اگر در اثناء خود به خود از بین رفت، بتلفٍ سماویٍ، پس نتیجه این

مشود که همه قبول دارند که این استطاعت باید ف نفسه تا آخر اعمال حج بماند، اول وسط آخر اگر کس این استطاعت را
اتلاف کرد اینجا استقرار بر او مشود.

حال اگر شخص پول داشت و اتلاف هم نرد و تا آخر موسم حج را ترک کرد تا موسم تمام شد و این هنوز پول دارد، آیا بقای
این استطاعت الآن دخیل در استقرار است یا همان که در اولین زمان امان مستطیع بوده و تا آخر موسم این پول باق ماند

دخیل است؟ مسلّماً بعد از او هیچ کس نمگوید این بقاء دخالت دارد. ما عرض کردیم شروع زمان استقرار اولین زمان امان
امتثال است، مآیند تا آخر موسم، اگر تا آخر موسم خود این پول باق ماند و این حج را انجام نداد همه مگویند سال بعد باید

انجام بدهد. اصلا بر آن مبنای که مرحوم والد ما هم فرموده آن را هم دخیل در بحث ننیم، بويیم حالا بعد الموسم واجب است
و اگر نماند ولو باتلاف واجب نیست.

بنابراین اگر گفتیم فقط حدوثاً اصلا نزاع در اینجا مخواهیم بويیم دخل ندارد. ما برای استقرار و عدم استقرار دو مبنا ذکر
کردیم مبنای دوم را که بلافاصله کنار گذاشتیم و گفتیم هیچ دخل ندارد. مخواهیم آنچه مرحوم والدمان فرموده و شاید هم
بعض از فقهای دیر در کتاب الحجشان داشته باشند (که آیا نزاع در استقرار و عدم استقرار مبتن بر این نزاع است که آیا

استطاعت فقط شرط برای حدوث وجوب است یا نه شرط برای بقاءش هم باید باشد؟) را نیز کنار گذاریم.

ایشان فرمودند ارتاز متشرعه این است که شرط بقاء نیست. اشال ما این است که اصلا وجه برای این نزاع در اینجا نیست؛
یعن این نزاع را نباید اینجا به میدان آورد؛ زیرا مسیر این است که اولین زمان امان امتثال باید استطاعت باشد، دومین زمان

هم بله، تا آخر موسم حج باید باشد؛ یعن هیچ کس نمگوید اگر ی استطاعت حادث شد ولو بعداً خود به خود از بین رفت اما
وجوب باق مماند، بله وجوب استمرار دارد، به شرط که این استطاعت هم خود به خود استمرار داشته باشد تا آخر موسم

حج.

دیدگاه برگزیده

نته اول این است که بعد از موسم ما حرف از استقرار نمزنیم؛ زیرا موضوع استقرار از اول حج تا آخر حج است، اگر این
وجوب به برکت این استطاعت فعل بوده استقرار محقق شده و اگر فعل نبوده استقرار محقق نشده است. لذا دو نتیجه

مگیریم:

1. نتیجه اول آنکه؛ هیچ معنای برای آن نزاع در این مقام نیست؛ یعن ما نمگوییم اگر استطاعت را شرط بقا بدانیم پس بعد
الموسم چون خودش از بین برده استطاعت باق نیست («اذ انتف الشرط انتف المشروط»).

2. نتیجهی دوم این است که مخواهیم بويیم روایات تسویف اصلا کاری به استقرار ندارد، بله ما استقرار را از خود این
ضوابط اولیه باید به دست بیاوریم و مگويیم این شخص مستطیع شده، اگر اول حج اتلاف کرد استطاعتش را استقرار است
ولو تسویف هم نند و همان سال باید به تسعاً حج را انجام بدهد، وسط موسم اتلاف کرد باز استقرار است، آخر موسم اتلاف

کرد استقرار است، موسم که تمام شد موضوع استقرار تمام و محقق است. روایات تسویف این است که کس که حج بر او
مستقر بوده اگر تسویف کرد و تا آخر عمر انجام نداد «فلیمت یهودیاً أو نصرانیا».



به بیان دیر؛ حم موضوع را درست نمکند و در اینجا روایات تسویف که برای ما موضوع درست نمکند؛ یعن روایات
تسویف نمگوید چه زمان استقرار صورت مگیرد و علّة الاستقرار چیست؟ این را روایات تسویف نمگوید، بله این روایات

مگوید: «من استقر علیه الحج»، اگر تا آخر عمر تسویف کرد، «مات یهودیاً أو نصرانیاً».

اشال بر دیدگاه محقق خوی(قده)

ی از اشالات ما بر محقق خوی(قده) آن است که اصلا چرا این روایت را اینجا آوردید؟! شما مسئله استقرار و عدم استقرار
را با قطع نظر از این روایات تسویف باید مطرح کنید، نويیم این روایات تسویف اطلاق دارد و «ترک بلا عذرٍ» را مگیرد؟

اصلا ربط به اینجا ندارد. به بیان دیر؛ اگر این روایات تسویف نبود ما استقرار را در چه زمان مفهمیدیم؟ در اینجا
مخواهیم از مطلب دیروزمان عدول کنیم، واقع مسئله وقت در این روایات تسویف تأمل مکنیم، روایات تسویف موضوع

استقرار را برای ما روشن نمکند، بله موضوع استقرار باید به ادله اولیه روشن شود، یا ما با ادله اولیه استقرار را مفهمیم یا
نمفهمیم.

محقق خوی(قده) فرمود ادله اولیه مگوید: اگر شما استطاعت را تلف کردید باز هم موضوع از بین مرود، باز هم «لایستقر
علی الحج»؛ چون وقت موضوع رفت حم هم از بین مرود! ما همینجا باید مسئله را حل کنیم، ما مخواهیم بويیم عقل
مگوید: اولین زمان امان امتثال اگر شما اتلاف کردید «یستقر علی الحج» (طبق همان حاشیهای که در مسئله 22 زدیم)،
قبل از زمان امان امتثال شما متوانید اتلاف کنید (یعن اگر اتلاف کردید حم از بین مرود)، اما وقت زمان امان امتثال
هست اینجا عقل مگوید شما نمتوانید موضوع را از بین ببرد باتلافٍ، عقل مگوید اگر شما باتلافٍ از بین بردید، این حج بر
ماند. تسویف یعننم برای تسویف باق موضوع عاً حج را انجام بده و اصلاولو همین امسال تس شما استقرار دارد؛ یعن

اینکه اگر امسال انجام ندهم، سال بعد یا سالهای بعد تا آخر عمر آدم انجام ندهد، این تحقیق در این مسئله است.

خلاصه دیدگاه برگزیده

جاهل بود بجهل اول حج، وسط حج، آخر حج بخواهد اتلاف کند. حال اگر کس عن علم است که کس همه سخن در فرض
بسیط أو بجهل مرکب، این حدیث رفع در اینجا مگوید: بر تو اصلا وجوب نیست وقت جاهل! وقت اصل وجوب کنار رفت

استقرار اینجا معنا ندارد. ما باشیم و این مطالب که بیان شد نتیجه این است این آدم که «اعتقد بعدم البلوغ بعد الحج»، فهمید
که بالغ هم بوده و همه شرایط را داشته این وجوب شامل حال او نمشود و وقت وجوب نیامد استقرار معنا ندارد. نتیجه

مشود عدم استقرار؛ یعن آنجا هم با فرمایش امام خمین(قده) در مسئله 24 مخالفت کردیم. مرحوم امام فرمودند: «استقر علیه
الحج»، ول به نظر ما طبق مبان که توضیح دادیم عدم استقرار حج را نتیجه گرفتیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 376، مسئله 24.
[2]. «لو كان عنده ما يفيه للحج فان لم يتمن من المسير لأجل عدم الصحة ف البدن أو عدم تخلية السرب فالأقوى جواز

التصرف فيه بما يخرجه عن الاستطاعة، و إن كان لأجل عدم تهيئة الأسباب أو فقدان الرفقة فلا يجوز مع احتمال الحصول فضلا
عن العلم به.» تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 375-376، مسئله 22.


