
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۰۴ خرداد ۱۳۸۷

بحث ظن
جلسه 97 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال دوم بر استدلال به آيه سوره فصلت بر عدم تحريف قرآن

اشال دوم وارد بر استدلال به آيه سوره فصلت, اين است كه در اين آيه شريفه عنوان باطل وجود دارد، و ما در اين كه بر
تحريف قرآن باطل صدق كند, تأمل و اشال داريم. اين ي از اشالات است كه ظاهراً مرحوم حاج نوري در فصل الخطاب
عنوان فرموده است که بايد براي ما محرز شود كه عنوان باطل بر تحريف هم صدق م‌كند؛ در حال كه در صدق عنوان باطل
بر تحريف قرآن تأمل داريم. منشأ تأمل اين است كه اينجا بايد به حم وحدت سياق در « باطل من بين يديه و باطل من خلفه »
وحدت مراد باشد؛ در آيه شريفه م‌فرمايد: قرآن كتاب است كه   ياتيه الْباطل من بين يدَيه و من خَلفه, پيش و پس از قرآن,

بعد از نزول قرآن باطل نيست.که ما «من بين يديه» را به زمان نزول قرآن و «من خلفه» را به بعد از نزول قرآن معنا کرديم.
مستشل م‌گويد آيا اين تحريف كه الآن محل دعوا و جنجال است, بر «من بين يديه» قابل صدق است؟ چونه تصور م‌شود

كه ما بوييم در زمان كه قرآن نازل م‌شده, خدا مخواهد بويد در آن زمان تحريف راه ندارد؟ آن موقع كه اصلا تحريف
امان ندارد!؛ چون تحريف محل بحث, تحريف به دست بشر است؛ يعن عدها‌ي م‌گويند آيات اين قرآن بعداً به دست بشر كم يا
زياد شده است. بنابراين, تحريف مورد ادعا در زمان نزول قرآن امان ندارد. در اينجا به قرينه وحدت سياق, چون اين تحريف
با «من بين يديه» سازگاري ندارد, بايد «من خلفه» را هم طوري معنا کنيم که شامل تحريف نشود. وحدت سياق اين اقتضا را

دارد. پس, خلاصه اشال اين شد که در صدق باطل بر تحريف, تأمل داريم و منشأ تأمل و اشال اين است كه بايد وحدت
سياق را رعايت كنيم؛ وحدت سياق به ما اجازه نم‌دهد كه بوييم اينجا مراد از باطل, تحريف است؛ براي اينه «من بين يديه»

با تحريف سازگاري ندارد.

پاسخ مرحوم آيت اله العظم فاضل از اشال دوم مرحوم آقاي خوئ اين اشال را در البيان ذكر نفرموده‌اند، اما والد راحل
ما رضوان اله تعال عليهاين اشال را ذكر كرده و از آن جواب داده‌اند. ايشان م‌فرمايند: در اين كه تحريف ي از مصاديق

واضح مفهوم بطلان است, اصلا ترديدي نداريم. و ما در آنچه كه منشأ تأمل شما شده, خدشه وارد م‌كنيم. درست است که
وحدت سياق ما را به وحدت مراد ملزم م‌كند، اما وحدت سياق در جاي است كه پاي افراد در ميان باشد؛ و وقت مسئله افراد

در ميان باشد, م‌گوييم بايد مراد از همه افراد ي باشد و يك معناي مشترك وجود داشته باشد. وقت پاي افراد در كار بود,
نم‌توانيم بوييم فرد اول تحت يك مفهوم, فرد دوم تحت مفهوم دوم, و فرد سوم تحت مفهوم سوم است؛ بله همه افراد بايد
تحت يك مفهوم كل داخل شوند, و آنهم يك مفهوم است. اما در اينجا مسئله افراد مطرح نيست و بله يك مفهوم عام كل تحت

عنوان باطل داريم. « ياتيه الْباطل» سؤال اصل ما اين است كه از باطل فرد اراده شده يا مفهوم؟ اصلاٌ در اينجا از باطل,
افراد اراده نشده است و فقط يك مفهوم عام اراده شده است که يك مصداقش تحريف به زياده و تحريف به نقيصه است.

عبارت ايشان اين است: « ولا مجال لملاحظة وحدة المراد فان الحم لم يتعلق بالأفراد حت تلاحظ وحدة المراد؛ بل بنفس

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42


الطبيعة ف السابق و اللاحق » حم به خود طبيعت باطل تعلق پيدا كرده است سابقاً و لاحقاً. مناقشه در پاسخ فوق اينجا به
نظر ما م‌رسد كه بشود در اين جواب مناقشه كرد. آن مناقشه اين است بالاخره شما «من بين يديه و لا من خلفه» را چه

م‌كنيد؟ بالاخره اينها دو فرد و دو مصداق هستند؟. اين مطلب خودش يك مطلب خيل دقيق و ظريف است كه وحدت سياق را
جاي مطرح م‌كنيم كه پاي افراد در كار است, اما جاي كه يك مفهوم كل است, وحدت سياق معنا ندارد؛ اما اشال مستشل
و مرحوم حاج اين است كه شما «من بين يديه و لا من خلفه» را داريد و در آيه, اينها بالاخره دو فرد از باطل هستند؛ بنابراين،

بايد هر معناي كه در «من بين يديه» راه پيدا م‌كند را در «من خلفه» هم بياوريم. و معناي كه در «من بين يديه» راه پيدا
نم‌كند در «من خلفه» هم راه پيدا نمکند. بنابراين، اين مناقشه بر اين جواب وارد است. پاسخ استاد محترم از اشال دوم به

نظر ما, جواب از اشال اين است كه قرآن ادعا م‌كند تحريف در آن راه پيدا نم‌كند؛ شما از اول فر كرديد, دائره‌اش به
انسان است؛ بله، اصلا مراد اين نيست.

خداوند م‌فرمايد آنچه كه از خداوند تبارك و تعال نازل م‌شود, بعينه در قلب مبارك پيامبر م‌آيد و آنچه كه از زبان پيامبر هم
صادر م‌شود, همان است که نازل شده و همين هم باق م‌ماند. در جلسه گذشته عرض كرديم «لا يأتيه الباطل من بين يديه»
يعن در حين نزول قرآن هيچ كم و زيادي, توسط هيچ موجودي ــ چه انسان و چه غير انسان, چه نب و چه غير نب ــ در کلام

اله راه پيدا نمکند؛ در حين نزول قرآن هيچ سر سوزن تغيير و بطلان در كلام اله راه پيدا نم‌كند. بنابراين, مسئله تحريف
منحصر به تحريف به دست بشر نيست. اشال سوم بر استدلال به آيه سوره فصلت بر عدم تحريف قرآن اشال سوم كه در

اين آيه شريفه مرحوم حاج نوري بيان كرده, اين است كه تفسير شما مبن بر آن که آيه را به تحريف معنا کرده و م‌گوييد از
آيه استفاده م‌شود كه تحريف در قرآن راه پيدا نم‌كند, هذا تفسير جديد لم يقول به احد من المفسرين . حاج نوري م‌گويد

شما كتاب‌هاي تفسيري و كلمات مفسرين را ببينيد, احدي نيامده آيه را اينطوري تفسير كند.

مگويد: شيخ طوس در تبيان م‌گويد: قوله تعال لا يأتيه الباطل قيل ف معناه اقوال خمسة ، پنج قول اينجا ذكر م‌كند که
هيچ كدام از اين پنج قول به مسئله تحريف اشاره نمکند. اما آن پنج قول, احدها معناي اول لا يأتيه الباطل , انه لا تعلق به

الشبهة من طريق المشاكلة ، مشاكله در اينجا به معناي اشال است؛ يعن اگر كسان در مقام اشال در آيند, شبهها‌ي به اين
آيات قرآن وارد نم‌شود. اگر در جاي, آيه‌اي معناي داشته باشد و كس بخواهد به آن معنا اشال كند, شبهها‌ي به آن راه پيدا
نم‌كند، لا تعلق به الشبهة من طريق المشاكلة و لا الحقيقة من جهة المناقضة ديري نم‌تواند يك مطلب حق بياورد تا با اين
مطلب حق قرآن مناقضه پيدا كند فهو الحق المخلص الذي لا يليق به الانس , قرآن يك حق خالص است كه انسان در آن راه

ندارد؛ يعن نه م‌تواند به آن اشال كند و نه م‌تواند تناقض براي آن ذكر كند. اين معناي اول ربط به تحريف ندارد؛ يعن در
همين معان موجوده, آيات موجوده نه قابل اشال است و نه مسئله تناقض در آن مطرح است. معناي دوم: قال قتادة معناه لا

يقدر الشيطان ان ينتقص منه حقاً ولا يزيد فيه باطلا شيطان نم‌تواند حق را از قرآن كم كند و يا باطل را اضافه كند. اينجا هم
م‌گويد اين معناي دوم ربط به تحريف محل بحث ندارد؛ چون تحريف محل بحث مربوط به تحريف انسان است؛ اما شيطان
كه قبل از نزول قرآن به آسمانها راه داشت, قضاياي كه در آسمان‌ها بين ملائه واقع م‌شد را متوجه م‌شد؛ بنابراين، اين آيه

مگويد که شيطان نم‌تواند در قرآن كم و زياد كند.

معناي سوم: معناه لا يأت بش‌ء يوجب بطلانه مما وجده قبله ولا معه ولا مما يوجد بعده, چيزي كه موجب بطلان اين كتاب
شود, نم‌آيد و نيست؛ چه چيزي كه قبل از قرآن بوده و چه چيزي كه با قرآن باشد و چه آن كه بعد از قرآن است. وقال

الضحاك: لا يأتيه کتاب من بين يديه يبطله ولا من خلفه، أي: ولا حديث من بعده يذبه. پس، اين هم معناي سوم كه يك چيزي
بيايد آنچه را كه الآن در قرآن موجود است را ابطال كند، نيست؛ به عنوان مثال، در قرآن آمده كه به خدا شرك نورزيد، حالا در

تورات يا در انجيل يا در يك كتاب ديري بيايد و با اين معنا بخواهد مخالفت كند، نيست. در اينجا هرچند مرحوم شيخ در تبيان
فرموده اينها پنج معناست؛ ول به نظر ما، اين معناي سوم به همان معناي اول بر م‌گردد؛ که لا تعلق به الشبهة من طريق

المشاكلة ولا الحقيقة من طريق المناقضة نه شبهه وارد م‌شود و نه تناقض توهم م‌شود. معناي چهارم: الرابعـ قال ابن عباس:



معناه لا يأتيه الباطل من أول تنزيله ولا من آخره از اولين تنزيل و آخرين تنزيل باطل در آن راه پيدا نم‌كند؛ يعن در خود اين
تنزيل، باطل راه ندارد؛ آيات كه بعد از اولين آيه م‌آيد با آيه اول يا با آيات قبل هيچدام باهم تهافت ندارد. طبق اين معناي

چهارم در خود قرآن هيچ آيهاي مبطل ديري نيست.

معناي پنجم: والخامس ــ أن معناه لا يأتيه الباطل ف اخباره عما تقدم ولا من خلفه ولا عما تأخّر . در اين معنا، منظور از «من
بين يديه» خبرهاي گذشته و منظور از «من خلفه» خبرهاي آينده است که در خبر دادن قرآن از اين اخبار، كذب راه پيدا

نم‌كند. پس، اشال سوم مرحوم حاج نوري اين است که اين تفسير شما با هيچ ي از تفاسير مفسرين مطابقت ندارد؛ و
گويا مرحوم حاج م‌گويد بالاخره در قرآن اينطور نيست كه هر كس بيايد هر طوري بخواهد تفسير كند؛ بله ما بايد ببينيم

کسان كه در زمان نزول آيه بودند مثل ابن عباس و قتادة و ديران كه قريب العصر بودند، آنها چه فهميدند و همان را معنا كنيم.
پاسخ مرحوم آيت اله العظم فاضل از اشال سوم والد راحل مارضوان اله عليهدر جواب از اين اشال م‌فرمايند: اصل

اول در تفسير قرآن، ظواهر قرآن است؛ ملاك ما اين است كه ببينيم آيات شريفه در چه معناي ظهور دارد؛ و در اينجا ترديدي
نداريم كه باطل يك عنوان عام دارد؛ و هرچند مفسرين قبل هم اين معنا را نفته باشند، متوان به آن اخذ کرد. مر آراء

مفسرين قبل براي ما اعتباري دارد؟ ما هستيم و ظاهر آيه. فرمودند: وقول المفسرين لم يقم دليل عل الاعتباره دليل بر اعتبار
قول مفسرين نداريم. بنابراين، اشال سوم هم به اين بيان جواب داده م‌شود.

پاسخ آيت اله جوادي آمل از اشال سوم جواب دير که در كتاب نزاحت قرآن از تحريف توسط استاد بزرگوار ما آيت اله
جوادي آمل حفظه اللهبيان شده، اين است که وقت به صفحه 320 از جلد 6 كتاب تبيان ذيل آيه سوره حجر « انَّا نَحن نَزلْنَا

الذِّكر وانَّا لَه لَحافظُونَ » مراجعه كنيم، آنجا شيخ طوس از قتاده نقل م‌كند که منظور اين است که قرآن را از زياده و نقصان
يهتاي  » :كنيم؛ و در ادامه آمده است که نظير اين آيه‌ي سوره حجر، سخن خداوند در سوره فصلت است که فرموده‌حفظ م

الْباطل من بين يدَيه و من خَلْفه »؛ يعن شيخ طوس كه خودش ي از مفسرين است نيز گفته نظير همين معناي كه قتاده در
يهتاي  »  آيد. ثانياً، فخر رازي هم در جلد 14 صفحه 132، در ذيل همين آيه‌آيه سوره حجر گفته، در آيه سوره فصلت هم م
الْباطل من بين يدَيه و من خَلْفه » وجوه را گفته است که ي از آن وجوه اين است كه در قرآن زياده و نقصان راه پيدا

نم‌كند و وزان اين آيه را وزان آيه سوره مبارکه حجر قرار داده است. پس، خلاصه جواب از اشال سوم اين شدکه اولا قول
مفسرين اعتباري ندارد؛ چون ملاك ما در تفسير قرآن، ظواهر است؛ ي از اصول تفسير، ظواهر قرآن است. و اينجا كلمه باطل

ظهور در يك معناي عام وسيع دارد؛ و ثانياً اصلا مطلب اينها از جهت صغري درست نيست؛ و مفسرين متعددي به همين
معناي تحريف در اين آيه شريفه اشاره کردهاند. وصل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين. 

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=15&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=15&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=41&a=42

