
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۳۰ آبان ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 27 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

(ره) در جریان نزاع صحیح و اعم بنابر عدم پذیرش حقیقت شرعیه در مقابل مرحوم آخوند(ره) که فرمود راهمرحوم نائین
برای کشف عملرد شارع وجود ندارد، مفرماید: دو مطلب نزد ما مسلم است:

الف‐ شارع متعال از ابتدای رسالت الفاظ محل بحث را در معان شرع به صورت مجازی در معنای شرع استعمال
نمودهاست.

ب‐ در حال حاضر و با مراجعه به متشرعه ملاحظه مشود که حقیقت متشرعه وجود دارد؛ مثلا مگویند متبادر نزد متشرعه
این است که الفاظ مذکور حقیقت در معنای شرع صحیح باشد.

مرحوم نائین(ره) در نهایت فرمود: از حقیقت متشرعه متوجه مشویم که شارع نیز همین معنای مجازی صحیح را مدنظر قرار
دادهاست؛ چون ریشه حقیقت متشرعه استعمالات شارع مّباشد و معلول آن است.

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) در بررس کلام مرحوم نائین(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) سه اشال بر کلام مرحوم نائین(ره) ایراد نمودهاند:

اشال اول: از آنجا که کاربرد استعمال متوقف بر تفهیم و تفهم است، این احتمال وجود دارد که کثرت احتیاج و نیاز متشرعه
به تفهیم معنای صحیح باشد؛ یعن چون در میان متشرعه قصد تفهیم معنای صحیح شرع وجود دارد، پس همین معنا تبدیل به

معنای متشرعه شدهاست.

اما ملازمهای وجود ندارد که شارع لفظ را در همین معنای شرع صحیح استعمال نموده باشد؛ چون این احتمال وجود دارد که
در زمان شارع چنین کثرت احتیاج موجود نباشد و شارع در معنای مجازی دیری استعمال کرده باشد.

اشال دوم: سلمنا بوئیم آنچه مدنظر شارع است نیز همین حقیقت مشترعه در حال حاضر و معنای صحیح مباشد، اما
معلوم نیست معنای صحیح توسط شارع به عنوان اصل در استعمال قرار داده شده باشد؛ در حالکه ما به دنبال این هستیم که

بدانیم شارع اصل در استعمال معنای مجازی شرع را در خصوص صحیح یا اعم قرار دادهاست؟!

به بیان دیر اگر اشال اول صرف نظر نموده و گفتیم اگر در حال حاضر نزد مشترعه معنای صحیح متبادر مباشد پس شارع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نیز در صحیح به کار بردهاست یا اگر در حال حاضر نزد متشرعه معنای اعم متبادر است پس شارع نیز اعم را به کار بردهاست،
اما اشال این است که چونه متوجه شویم معنای صحیح یا معنای اعم توسط شارع به عنوان اصل در استعمال قرار داده

شدهاست؟!

توضیح مطلب اینکه در نزاع مذکور به دنبال این هستیم که بدانیم شارع اصل استعمال در الفاظ شرع مجازی را در خصوص
صحیح قرار دادهاست تا در صورت عدم وجود قرینه حمل بر صحیح شود یا اینکه اصل در استعمال معنای شرع مجازی را

اعم قرار دادهاست؟!

پس این امان وجود دارد که شارع ابتدا در این الفاظ اصل را در نظر گرفته باشد اما در ادامه و با توجه به شرائط مثلا کثرت
حاجت از آن عدول و معنای که نزد مشترعه وجود دارد را اختیار نموده باشد.

اشال سوم: این اشال تفاوت با اشال سابق ندارد و متوان گفت بیان دیر برای آن است. ایشان مفرماید: اگر از حقیقت
متشرعه استفاده شد که شارع در زمان سابق رعایت علاقه میان معنای لغوی و معنای مجازی شرع که در حال حال حاضر

نزد متشرعه وجود دارد را نمودهاست، باز هم مفید نیست؛ برای اینکه معلوم نیست این معنا همان معنائ باشد که شارع به
عنوان اصل در نظر گرفتهاست.[1]

بررس کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

اگر اهل خانهای لفظ (ره) تام است و ملازمهای عادی میان متشرعه و شارع وجود دارد؛ مثلابه نظر ما فرمایش مرحوم نائین
را برای معنائ قرار مدهند، در صورت ش در اینکه آیا رئیس خانه نیز از این لفظ این معنا را اراده مکند یا خیر، مگوئیم

میان اینها ملازمه عادی وجود دارد.

مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) مسئله اصل را کثرت حاجت در تفهیم و تفهم قرار دادند. اما اشال این است که میان
کثرت حاجت در زمان شارع و در حاضر تفاوت وجود ندارد؛ چون به همان میزان که در حال حاضر از لفظ صلاة استفاده

مشود در زمان شارع نیز به مقداری که لازم بودهاست لفظ صلاة را در معنای شرع استعمال منمودند.

بله هر چند جمعیت متشرعه زیاد شدهاست اما از نظر اصل حاجت و از حیث عادت تفاوت میان زمان شارع و حال حاضر
وجود ندارد؛ یعن اگر در حال حاضر نیاز به اعم داریم در زمان شارع نیز احتیاج به اعم وجود داشتهاست. همچنین اگر در حال

حاضر نیاز به صحیح داریم در زمان شارع نیز چنین بودهاست. لذا از طریق حقیقت متشرعه در حال حاضر متوان به اصل
استعمال مجازی شارع پ برد که آیا در صحیح و یا در اعم بودهاست.

بیان دیر برای پاسخ به اینکه مرحوم آخوند(ره) فرمود: راه برای احراز رعایت علاقه وجود ندارد، انضمام مسئله حجیت ظن
در موضوعات به بیان مرحوم نائین(ره) است.

توضیح مطلب اینکه وقت ملاحظه مشود متشرعه الفاظ را در معنای صحیح استعمال نمودهاند ظن به این مسئله پیدا مشود
که مقصود شارع نیز از استعمال الفاظ مذکور در معنای صحیح بوده و اصل را نیز همین قرار دادهاست.

به عبارت دیر مرحوم آخوند(ره) فرمود: نیاز به دو علم داریم که طبق بیان مرحوم اصفهان(ره) واضح شد که علم دوم
ضرورت ندارد و عمده وجود علم اول است.



مرحوم آخوند(ره) فرمود: چونه علم حاصل شود که شارع میان معنای لغوی و معنای شرع مجازی صحیح یا میان معنای
لغوی و معنای شرع مجازی اعم رعایت علاقه نمودهاست.

به نظر ما وجود علم لزوم ندارد و چون این مسئله موضوع از موضوعات است وجود ظن در آن کاف است؛ به این بیان که
در راه حقیقت متشرعه در حال حاضر ظن پیدا مشود که شارع در استعمال خود اصل را چه چیزی قرار دادهاست و همین

مقدار کفایت مکند.

ادامه بیان کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) و بررس آن

مرحوم صاحب منتق الاصول(ره) پس بیان اشال نسبت به کلام مرحوم نائین(ره) مفرماید: حق همان مطلب است که
مرحوم آخوند(ره) فرمودهاست یعن راه برای اثبات و احراز عملرد شارع وجود ندارد؛ لذا بنابر عدم ثبوت حقیقت شرعیه این

نزاع جریان ندارد.[2]

اولا به نظر ما کلام مرحوم نائین(ره) صحیح است در نتیجه نزاع صحیح و اعم حت در فرض عدم ثبوت حقیقت شرعیه نیز
جریان دارد.

ثانیاً ایشان در مباحث گذشته فرمایش مرحوم آخوند(ره) را نقل و نسبت به آن ایراد اشال نمودهاند. سپس ارائه طریق نموده و
مفرماید: هر چند بیان مرحوم آخوند(ره) به حسب صناع ما را از حیث اثبات مواجه با اشال مکند اما صرف نظر از

اسلوب صناع آن مگوئیم از راه ظهور متوان ی از دو طرف را اثبات نمود چون با بررس استعمالات شارع یا باید بوئیم
ظهور اول این استعمال در صحیح یا در اعم است.[3]

اما تعجب است که ایشان در پایان بحث نظر مرحوم آخوند(ره) را مپذیرند؛ لذا به نظر ما از این حیث کلام ایشان دچار تهافت
است.

ایشان در ادامه مفرماید: مرحوم خوئ(ره) در این بحث هر چند فرمودهاست که حت بنابر عدم پذیرش حقیقت شرعیه قطع به
جریان نزاع صحیح و اعم داریم، اما به هیچ عنوان متعرض کلام و اشال مرحوم آخوند(ره) و یا پاسخ مرحوم نائین(ره) از این

اشال در این مسئله نشدهاند.[4]

به نظر ما این اشال تام است و کلام مرحوم خوئ(ره) از این حیث دچار اشال مباشد.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. «و هذا الوجه ضعيف للغاية لوجوه: الأول: انه لا وجه لاستشاف الأصل ف استعمالات الشارع بما هو المتبادر عندنا، لأن
ون الشارع قد استعملها فو لا يبعد ان ي ،تفهيم المعن من كثرة الحاجة إل التبادر انما نشأ من كثرة الاستعمال الناش

الصحيح مثلا، إ ان الاستعمال من قبل المتشرعة كان ف الأعم بثرة لثرة الحاجة إل تفهيمه، فيتحقق الوضع التعين لدى
المتشرعة ف الأعم دون الصحيح، فالمتبادر منه معن معين لا يون كاشفا عن ان ذلك المعن هو الأصل ف استعمالات الشارع،

لإمان ان يون الأصل غيره، لن تبدل ذلك عند المتشرعة للحاجة الثيرة لتفهيم غيره. الثان: ان الوجه المذكور عل تقدير
إثبات نحو استعمال‏ لشارع، فهو لا يثبت كون الأصل فيه ذلك الاستعمال، و ان العلاقة لوحظت ابتداء بين المعن تسليمه ف

ن كثر الاستعمال من الشارع فاللغوي، ل ون العلاقة لوحظت أولا بين غيره و المعنن ان تاللغوي، إذ يم المعين و المعن



هذا المعن لثرة الحاجة إليه. الثالث: انه عل تقدير تسليم كشفه عن المعن الّذي لوحظت العلاقة فيه ابتداء، فهو لا يجدي ما لم
يقم الدليل عل ثبوت كون المعن الّذي لوحظت العلاقة فيه ابتداء، هو الأصل ف الاستعمال، و ان اللام يحمل عليه بمجرد القرينة

الصارفة عن المعن اللغوي و عدم القرينة المعينة للآخر. و قد عرفت انه لا طريق عادة إل إثبات ذلك.» منتق الأصول، ج‏1،
ص: 199 و 200.

[2]. «و بالجملة: فمن مجموع ما ذكرناه يتضح ضعف ما ذكره (قدس سره). و بذلك تون النتيجة ه ما انته إليه صاحب
الفاية من عدم تحقق النزاع المزبور عل القول بعدم الحقيقة الشرعية، و كون هذه المسألة من متفرعات مسألة الحقيقة

الشرعية.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 200.
[3]. «و يمن النّظر فيما أفاده (قدس سره): بان التقريب المزبور بأسلوبه العلم الصناع قد يبدو مشل الإثبات. و لنا نغض

ال فالنّظر عن ذلك، و نقول: ان طريق إثبات أولوية أحد المعنيين هو الظهور الثابت لأحدهما و لو كان مجازيا، فانه لا إش
ظهور اللام ف أحد المعنيين، و بضميمة عدم القول بالوضع الشرع نعلم ان المعن الظاهر مجازي، فإذا ثبت الظهور و لو كان

مجازيا حمل اللفظ عليه كما قد يقال بمثله ف المجاز الراجح أو المشهور. فتدبر.» منتق الأصول، ج‏1، ص: 200.
[4]. «و العجب من السيد الخوئ انه يبن عل جريان النزاع بالوجه المذكور ف الفاية، بلا تعرض لدفع ما استشله صاحب

الفاية و كلام أستاذه النائين، مع ان القواعد تقتض بضرورة التعرض إل مثل ذلك نفيا أو إثباتا كما لا يخف.» منتق الأصول،
ج‏1، ص: 200.


