
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » فقه پزش » فقه پزش‐ قاعده سلطنت بر اعضاء »

در تاریخ ۰۳ آذر ۱۴۰۰

قاعده سلطنت بر اعضاء
جلسه 8 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در فقه پزش در مسئله خودکش، پیرامون آیه شریفه «و لا تقتلوا انفسم»[1] است. نات درباره این آیه بیان کرده و
گفتیم که اصل خودکش در اسلام حرام است و عقل هم دلالت بر این مطلب دارد. همین آیه به خوب دلالت بر این معنا دارد که

از جاهای که هم عقل به وضوح مگوید خودکش قبیح است، غایة القبح، اما شرع هم به عنوان حم تلیف مولوی مگوید
حرام است، همین خودکش و قتل نفس است.

همچنین گفتیم که این قتل نفس اگر با ی امر اهم تزاحم پیدا کند، قواعد باب تزاحم در آن جریان پیدا مکند، مثل اسیر شدن
در دست داعش که اگر کس مداند اسیر مشود و یقین مکند که داعش او را زنده زنده مثله مکند، گفتیم اینجا متوانیم
استفاده کنیم که قتل نفس جایز است. در باب تزاحم غالباً مثالهای را مآورند که دو تلیف بالنسبة إل شخصٍ واحد باشد،
مثل انقاذ غریقین، ول ممن است در جای که دو فعل، ی فعل را ی نفر و فعل دیر را شخص دوم مخواهد انجام بدهد

قواعد باب تزاحم جریان پیدا کند.

تزاحم این است که دو حم اله وجود دارد: ی اینکه حفظ النفس واجب است، قتل النفس حرام است و ی اینه انسان
خودش را در اختیار کس که مخواهد او را مثله کند هم قرار ندهد و نذارد آن هم واقع شود، ی وقت هست که این دو هیچ
ارتباط ندارد، بین اینکه من ی امتثال انجام مدهد و دیری هم مخواهد امتثال دیری انجام بدهد تزاحم وجود ندارد، اما
در جای که ولو شخص ثان هم دخالت دارد، حم دیری هم هست اما اگر در مورد ی فعل و ی نفر باشد باز تزاحم تحقق
پیدا مکند، مثل اینکه اگر بخواهیم حج برویم، یهود، مسلمین را تحقیر مکند، مگويیم ی فعل انجام حج است و ی فعل

تحقیر المسلمین من جانب العدو است، مگويیم آن به من چه ارتباط دارد؟ من حجم را انجام بدهم، همه آقایان هم قبول دارند
که تزاحم است. در ما نحن فیه نیز تزاحم واقع مشود بین این امتثال من و بین آن حرمت که آنها مخواهند مرتب شوند و من

باید طبق قواعد تزاحم خودم را تطبیق بدهم.

مثل اینکه برای اعتلای دین ی سربازی خودش را زیر تان ماندازد، آنجا مگويید بین حفظ خودش و حفظ الاسلام یا حفظ
این کشور یا حفظ جان هزاران نفر شخص جان خودش را به خطر ماندازد اینجا تزاحم نیست؟! اینجا تزاحم هست، حال اگر

کس بخواهد خیل دقت کرده و بوید اصطلاح تزاحم مسامح است، مگويیم ادله حفظ نفس از چنین مواردی انصراف دارد.

روایت معاویه بن عمار

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2224
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2242
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


محمدُ بن يعقُوب عن محمدِ بن يحي عن محمدِ بن الْحسين عن صفْوانَ عن معاوِيةَ بن عمارٍ عن نَاجِيةَ عن ابِ جعفَرٍ(عليهالسلام)
[2].هنَفْس قْتُلي  نَّها ا يتَةم لِب وتمي و ةيلب لِب َتَلبي نمونَّ الْما :دِيثٍ قَالح ف

مرحوم کلین این روایت را در «کتاب الایمان و الفر باب شدة ابتداء المؤمن» آورده و هم در باب «علل الموت و أنّ المؤمن
یموت بل میتة» آورده است. صاحب وسائل به عنوان باب «تحریم قتل الانسان نفسه» آورده است که سند آن صحیح است

مر در کلمه «ناجیه» که در بعض از نسخ هم «ناحیه» آمده است. اما «ناجیة بن اب عماره» است که از اصحاب امام
باقر(عليهالسلام) اما توثیق ندارد. حضرت مفرماید: مؤمن به هر نوع مرگ ممیرد اما خودش را نمکشد.

شبیه این روایت در جلد سوم کتاب کاف اینگونه وارد شده است:

محمدُ بن يحي عن محمدِ بن الْحسين عن صفْوانَ عن معاوِيةَ بن عمارٍ عن نَاجِيةَ قَال: قُلْت بِ جعفَرٍ(عليهالسلام) انَّ الْمغيرةَ
در نَّعاً ثُمانَ مك نَّها يناسبِ ياحص نع ًانَ لَغَافنْ كا ذَا فَقَالِب  ذَا وِب  صِ وربِالْب  و ذَامبِالْج َتَلبي  نمونَّ الْما قُولي

يتَةم لِب وتمي و ةيلب لِب َتَلبي نمونَّ الْما قَال ثُم الْغَدِ فَقَتَلُوه نم هِملَيا ادع ثُم مهنْذَرفَا متَاها هيعنَت َلا نْظُرا ّناك فَقَال هابِعصا
[3].هنَفْس قْتُلي  نَّها ا

راوی مگوید: من به امام(عليهالسلام) عرض کردم که مغیره (که مغیره بن سعید است که کش روایات در لعن او وارد کرده[4])
مگوید: إن مؤمن به جزام مبتلا نمشود و به برص هم مبتلا نمشود (معلوم مشود این عقیده باطل که در زمان ما هست که

مگفتند در حسینیه امام حسین(عليهالسلام) کرونا نمآید یا سینهزن امام حسین(عليهالسلام) مبتلا به کرونا نمشود یا منبری
منبر امام حسین(عليهالسلام) مبتلا نمشود که همهی اینها مع الاسف شد، زمان ائمه(عليهمالسلام) هم ی چنین افار خام باطل

و غیر صحیح بوده که مگفتند مؤمن به جزام و پیس و برص مبتلا نمشود).

حضرت فرمود: مغیره صاحب یاسین را یادش رفته است (بعض مگویند» صاحب یاسین، حبیب بن اسرائیل نجار یعن همان
مؤمن آل فرعون است و برخ هم معتقدند شخص دیری است. گفتهاند از امت حضرت موس است نه مؤمن آل فرعون). او

مردی بسیار مؤمن و قوی بود، اما «منّع» بود (خیل این واژه را اینگونه معنا کردند که دستهایش شل شده بود، بعض گفتهاند
مقطوع الید که دست نداشت، بعض گفتهاند کس که دستش مادرزائ مقبوض بوده و انشتهایش کف دستهایش بوده است).
سپس بعد این شل بودن یا انشتها برگشت. بعد حضرت فرمود: گویا دارم ناه مکنم در همان حال که منَّع بود آمد سراغ

آن قوم و آنها را انذار داد و بعد هم آنها او را کشتند.

بنابراین حضرت ی مورد نقض مآورند شبیه همین که در زمان ما جواب مدادیم شما که مگويید در حرم
ائمه(عليهمالسلام) کرونا نمرود، خود امام هشتم(عليهالسلام) را سم به قتل رسانده، این یعن چه که مگويیم در حرم اینها

که هست حبیب نجار یا مؤمن آل عیس آورند. مؤمن آل فرعون (یا هر کسم رود؟! حضرت هم دارند چنین نقضکرونا نم
است)، مخواهند بویند آدم مؤمن بود که درجات ایماناش بالا بود که بعد هم کشتند او را اما منع بود. بعد حضرت فرمود:

مؤمن با هر ابتلاء و هر نوع مرگ از دنیا مرود ما خودکش نمکند.

اگر صدر روایت نباشد این ذیل را نمشود درست معنا کرد: «یموت بل میتة» یعن جزام مگیرد، برص مگیرد، سرطان
مگیرد، هر چیزی که علت مرگ است و برای سایر افراد بشر مآید برای مؤمن هم مآید و فرق نمکند؛ یعن نمتوانیم

بويیم چون این مؤمن است سراغ این آدم کرونا نمآید، سراغ این آدم جزام نمآید، برص نمآید، همه اینها مآید، بعد
مفرماید: اما مؤمن خودش را اختیاراً نمکشد! فرق میان ی مؤمن و غیر مؤمن این است کس که ایمان دارد به اینکه برزخ

و قیامت وجود دارد، هدف در این خلقت وجود دارد، حساب و کتاب در این عالم هست هیچ وقت خودش را نمکشد. کس که



به آن عالم اعتقاد ندارد در این دنیا به بنبست مرسد و مگوید: حالا چه فایدهای دارد من خودم را بشم!

لذا این مراد «إن المؤمن لا یقتل نفسه» است، نه اینکه حضرت بخواهند بفرمایند: مؤمن به هر مرگ هم مخواهند او را بشند
ولو به مثله کردن ولو به قتل صبر، اما باز خودش را نباید بشد! معنای حدیث این نیست. پس صدر روایت را اگر بیریم مؤمن
نمآید به خاطر مریض که دارد، این مریضها سراغش مآید و این مریضها او را از بین مبرد فرق بین مؤمن و غیر مؤمن

این است که مؤمن ابتداء خودش را نمکشد، ول اگر تزاحم پیدا کرد با ی امر اهم، اگر الآن خودش را نشد اسرار و
اطلاعات دارد که تمام این اطلاعات لو مرود و ی کشوری از  بین مرود، تزاحم پیدا مکند، یا اگر تعبیر به تزاحم ننیم

بويیم این حرمت قتل نفس از این گونه موارد انصراف دارد.

پس کس نسبت به این حدیث نوید که آدم نباید خودش را به هیچ وجه بشد حت اگر تزاحم با ی امر اهم پیدا کرد. با توجه
به آنچه در صدر روایت هست معنایش همین است که بیان کردیم.

نتهای درباره برداشت صحیح از دین

از مطالب که خوب فهم نشده و متأسفانه از این جهت ما نتوانستیم ی بیان خوب از دین را ارائه بدهیم، همین قضایای بلاها
است، زلزلهای در کرمانشاه آمد (این مال قبل است)، شخص در تلویزیون گفت منشأش گناه است، مردم هم این سؤالات را
مکنند که مر در کرمانشاه گناه خاص انجام مشود که جاهای دیر انجام نمشود! من همیشه گفتهام و این را هم توجه

کنید آنچه در این روایات آمده حت در آیات قرآن، اینه قرآن مفرماید اگر تقوا داشته باشید «لفتحنا علیهم برکاتٍ من السماء و
الارض»[5]، اینها همهاش مرحله اقتضا است نه علّیت تامه.

الذنوب الت کند، در دعای کمیل آمده: «اللهم اغفر له گرفتاری بیاید، معصیت نعمت را دور ماست برای این گناه مقتض
تنزل النقم ،تنزل البلاء»؛ یعن این ذنوب علت تامه برای این است؟! اینها اقتضاست تمام اینها در مرحله اقتضا است و شاهد بر
این مسئله اینکه الآن بالأخره باید تمام این ابعاد را برای مردم بیان کرد، شما در این روایت ببینید امام باقر(عليهالسلام) جواب

این راوی را چقدر زیبا مدهد.

راوی مگوید: مگویند جزام و برص سراغ مؤمن نمآید، امام(عليهالسلام) فرمود این اشتباه است، هر بلیهای که کفار
مگیرند مؤمن هم ممن است بیرد. حت در ی روایت دیری مگوید به امام صادق(عليهالسلام) عرض کردم مؤمن مشود

جزام بیرد؟ (جزام و برص ی مرض است که موجب اشمئزاز مردم از شخص جزام مشود و به او نزدی نمشوند و
اصلا از چشم مردم مافتد)، اینها مگفتند این مریضها سراغ مؤمن نمآید، مؤمن عزت دارد و باید عزتش باق بماند!

حضرت فرمود: «و هل کتب البلاء إلا عل المؤمن»[6]؛ اصلا بلا برای مؤمنین است، گرفتاریها و بلاها بیشتر برای آنهای است
که اهل ایمانند و هر چه درجه ایمان قویتر باشد گرفتاری و بلاها و مصیبتها بیشتر است.

«یبتل مؤمن بل بلیة»، «یموت بل میتة»؛ یعن هر موت که سراغ دیری مآید سرغ او هم مآید. مثلا مرگهای فجعه اینطور
نیست که فقط در زمان ما باشد، در زمان ائمه(عليهمالسلام) هم بوده، بويیم مرگ فجعه برای دیران مآید و برای مؤمن

نمآید! نباید بويیم «یموت بل میتة»؛ یعن اگر تو را مخواهند به قتل صبر بشند یا مثله کنند، این را قبول کن اما حق نداری
خودت را بش، معنای روایت این نیست، بله «یموت بل میتة»؛ یعن هر موت به سراغ دیران مآید سراغ مؤمن هم مآید.

بعد مگويیم پس «ما الفرق بین المؤمن و غیر المؤمن»؟ فرق آن است که مؤمن اختیاراً خودش را نمکشد، این قید اختیار از
شود. لذا «المؤمن لا یقتل نفسه إختیاراً»؛ یعناستفاده م م و موضوع و قرینهای که خود روایت هست به خوبمناسبت ح



دارد. ما روایت داریم اگر کس البه کار بیاید «یقتل نفسه»، چه اش عنوان اهم اما اگر ی ،و بدون عنوان بدون علت
ند؛ یعنباشد، اگر دید بدون زلزله و علت، خود به خود فرو نشست استبعاد ن آجر این خانه غصب خانهای را بنا کرد و ی

گناه، غصب، ولو غصب ی آجر این قابلیت را دارد و نمتوانیم بويیم پس هر کس این کار را کرد حتماً خانهای خراب شده،
خیلها دزدی کردند و تا آخر هم زندگ کردند و به حسب ظاهر چیزی نشده است!

جمعبندی بحث

در بحث قتل آتانازی (قتل ترحم) به چند نته اشاره کردیم:

1. گفتیم نمشود بويیم اینجا ی مصلحت اهم در کار است و روی آن مصلحت اهم قتل جایز باشد.

2. نته دوم که در اتانازی باق مماند این است که اگر حیات ی کس برایش حرج است فرض کنید پول ندارد، مان ندارد،
اگر مریض سخت هم دارد که قدرت معالجهی خودش را ندارد، بويیم اینجا حفظ نفس حرج است، اگر بخواهیم بويیم حفظ
النفس واجب است اما مستلزم حرج است یا بويیم قتل النفس در جای که بقای نفس حرج باشد (که راجع به خود قتل النفس

عنوان حرج مستقیم معنا ندارد، بله مآيیم روی مسئله وجوب النفس که حفظ جان انسان برای خودش واجب است)، آیا ادله
«لاحرج» که در تمام موارد دیر مآید در اینجا هم جریان پیدا مکند یا نه؟

بنابراین باید بحث را به دو قسمت تقسیم کنیم: 1) ی نسبت به وجوب حفظ النفس که «حفظ النفس واجب»، 2) بعد بويیم آیا
این مقید به حرج هست یا نه؟ مغیای به حرج است یا نه؟ مگوییم حفظ النفس تا اندازهای واجب است که مستلزم حرج نباشد،

اما اگر مستلزم حرج شد دیر حفظ النفس جایز نیست. بیان دوم این است که بويیم قتل نفس حرام است، اگر بقاء النفس
مستلزم حرج شد، آیا این حرج متواند این حرمت را بردارد یا نه؟

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

مِانَ بك هنَّ الا منْفُستَقْتُلُوا ا لا و مْناضٍ متَر نةً عارجونَ تَنْ تا لاا لاطبِالْب مَنيب مَالوملُوا اكتَا نُوا لاآم ا الَّذِينهيا ا[1]. (ي
رحيماً) سوره نساء، آیه 29.

[2]. الاف 2- 254- 12 و الاف 3- 112- 8؛ وسائل الشيعة؛ ج29، ص: 24، ح 35061- 3.
[3]. الاف (ط ‐ الإسلامية)؛ ج2، ص: 254، ح12.

[4]. «و المغيرة: هو المغيرة بن سعيد و قد ذكر الش أحاديث كثيرة ف لعنه، و قال العلامة قدس سره ف الخلاصة: أنه كان
يدعو إل محمد بن عبد اله بن الحسن.» مرآة العقول ف شرح أخبار آل الرسول؛ ج9، ص: 330.

[5]. سوره اعراف، آیه 96.
َتَلبي (عليهالسلام) اهدِ البا عبا لْتاس :رٍ قَاليب ناب نالٍ عفَض ناب نارِ عبدِ الْجبع ندِ بمحم نع ِرِيشْعا لع ِبا نع [6]. «و

الْمومن بِالْجذَام و الْبرصِ و اشْباه هذَا قَال فَقَال و هل كتب الْبَء ا علَ الْمومن الْحدِيث.» الاف 2- 258- 27؛ وسائل الشيعة؛
ج3، ص: 264، ح3600- 17.


