
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۴ آبان ۱۴۰۰

صحیح و اعم
جلسه 25 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بیان امر اول: ارتباط بحث صحیح و اعم و حقیقت شرعیه

بحث در نزاع صحیح و اعم بود. اولین مقدمه این است که آیا این نزاع مبتن بر پذیرش حقیقت شرعیه است یا خیر؟! اگر این
نزاع مبتن بر پذیرش حقیقت شرعیه باشد به این معنا است که اگر کس حقیقت شرعیه را نپذیرد نزاع مذکور برای او معنا

ندارد.

مرحوم آخوند (ره) مفرماید: بنابر عدم پذیرش حقیقت شرعیه در جریان این نزاع اشال وجود دارد یعن قطعا نمفرماید
جاری مشود یا جاری نمشود. البته پس از توضیح کلام مرحوم آخوند مقصود ایشان از تعبیر «اشال» بیشتر روشن خواهد

شد.

تصویر ثبوت نزاع صحیح و اعم بنابر عدم پذیرش حقیقت شرعیه

مرحوم آخوند در ادامه فرمود: این مسئله تصویر ثبوت دارد یعن بنابر عدم حقیقت شرعیه شارع مسلم این الفاظ را در معنای
جدید شرع مجازاً استعمال نمودهاست؛ لذا طبق نظر مشهور باید میان معنای لغوی و معنای شرع مورد استعمال شارع علاقه

وجود داشته باشد.

قدما در بحث صحیح و اعم مگویند: آیا الفاظ عبادات برای معان صحیح یا اعم از صحیح و فاسد وضع شدهاند؟! در مقابل
مرحوم آخوند (ره) در عنوان نزاع مفرماید: آیا الفاظ عبادات اسام برای صحیح، یا اعم از صحیح و فاسد هستند؟! پس

مرحوم آخوند (ره) به جای «موضوعة» از تعبیر «اسام» استفاده نمودهاند.

تفاوت دو تعبیر مذکور در این است که موضوعة ظهور در وضع تعیین دارد و شامل وضع تعین نمشود. مخصوصاً روی
مبنای مرحوم امام(ره)، مرحوم صاحب منتق الاصول (ره) و مختار ما که وضع تعین را وضع نمدانیم. در مقابل اسام هم

شامل وضع تعیین و هم شامل تعین است.

البته به جای کلمه وضع و اسم متوان از تعبیر «اصل» استفاده نمود؛ به این بیان که بوئیم اصل در استعمال شارع چیست؟
بنابر عدم پذیرش حقیقت شرعیه آیا شارع رعایت علاقه میان معنای لغوی و معنای مجازی شرع صحیح نمودهاست، یا علاقه

را میان معنای لغوی و معنای مجازی شرع اعم از صحیح و فاسد نمودهاست. طبق این بیان دیر مسئله وضع در میان نیست
تا لازم باشد بحث از پذیرش مبنای حقیقت شرعیه به میدان باز شود.

صحیحها مگویند شارع رعایت علاقه میان معنای لغوی و معنای شرع مجازی صحیح نمودهاست. کسانکه مگویند شارع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


رعایت علاقه میان معنای لغوی و معنای مجازی شرع صحیح نمودهاست نمتوانند بویند این الفاظ در معنای اعم استعمال
نشدهاست، لذا استعمال در معنای اعم، استعمال در معنای مجازی دوم خواهد بود.

در مقابل کسانکه مگویند شارع رعایت علاقه میان معنای لغوی و معنای مجازی شرع اعم از صحیح و فاسد نمودهاست نیز
قائلند که این الفاظ گاه در معنای صحیح قطعاً استعمال شدهاست.

مسئله سب مجاز از مجاز

بر این بحث مسئله سب مجاز از مجاز مطرح متفرع خواهد شد که برای فهم کلام مرحوم اصفهان (ره) در این مسئله باید آنرا
مطرح نمائیم.

سب به معنای ریخته و ساخته شدن است. در سب مجاز از مجاز مگوئیم لفظ در معنای مجازی استعمال مشود و بر پایه
معنای مجازی اول، در معنای مجازی دیر نیز استعمال مشود؛ در نتیجه ی مجاز از مجازی دیر متولد و ساخته مشود.

البته میان این دو معنای مجازی باید مناسبت وجود داشته باشد و إلا معنا ندارد معنای مجازی دوم از معنای مجازی اول
منشعب شود.

در هر مجاز نیازمند دو قرینه هستیم و امان دارد این قرینه در ی لفظ جمع شود؛ مثلا در «رأیت اسداً یرم»، لفظ یرم هم
قرینه صارفه است یعن لفظ را از معنای لغوی برمگرداند و هم قرینه معینه است یعن در میان معان مجاز متعدد ی معنای

را معین مکند.

در سب مجاز از مجاز متلم باید ی قرینه بر عدم اراده معنای لغوی و ی قرینه بر عدم اراده معنای مجازی دوم اقامه نماید؛
تا مشخص شود مقصود وی معنای مجازی اول است.

به بیان دیر اگر قائل به حقیقت شرعیه نشدیم، در محل بحث استعمال الفاظ در معان شرع توسط شارع مجاز است؛ چون
طبق نظر مشهور مجاز استعمال لفظ در غیر ماوضع له مباشد و مستعمل فیه و معنا در باب مجاز معنائ غیر از مستعمل فیه

در معنای حقیق است.

وقت استعمال مجازی شد، تصویر نزاع صحیح و اعم طبق بیان مرحوم آخوند (ره) به این صورت است که آیا شارع رعایت
علاقه میان معنای لغوی و معنای شرع مجازی صحیح نمودهاست که طبق این بیان استعمال در اعم،سب مجاز از مجاز

خواهد بود.

مثلا اگر بوئیم شارع میان معنای لغوی صلاة که دعا است و معنای شرع صحیح نماز که نماز تام الاجزاء و الشرائط باشد
رعایت علاقه نمودهاست، پس استعمال لفظ صلاة در این نماز استعمال مجازی است.

در نتیجه اگر شارع صلاة را در معنای اعم استعمال نمود، سب مجاز از مجاز است و باید اولا میان معنای اعم و معنای
مجازی اول تناسب و علاقه باشد. ثانیاً هر زمان که شارع بخواهد معنای مجازی صحیح را اراده نماید باید ی قرینه صارفه از

معنای لغوی و ی قرینه بر عدم اراده معنای اعم اقامه کند.

در طرف مقابل اگر بوئیم شارع میان معنای لغوی و معنای شرع اعم رعایت علاقه نمودهاست، پس استعمال لفظ توسط شارع



در معنای صحیح، سب مجاز از مجاز است.

تصویر اثبات نزاع صحیح و اعم بنابر عدم پذیرش حقیقت شرعیه

مرحوم آخوند (ره) پس از تصور ثبوت بحث مفرماید: این تصویر در مقام اثبات نیازمند دو مطلب است که هیچکدام قابل
اثبات نیست:

الف‐ باید علم داشته باشیم که شارع میان معنای لغوی و صحیح یا میان معنای لغوی و اعم رعایت علاقه نمودهاست، حال
آنکه طریق برای تحصیل این علم وجود ندارد. تنها مطلب که به آن علم داریم، استعمال شارع در معنای مجازی است اما

صحیح یا اعم بودن این معنا برای ما روشن نیست.

ب‐ عقلاء در سب مجاز از مجاز و برای تعین معنای اول، نیازمند دو قرینه هستند:
1- قرینه صارفه از معنای لغوی که طبق آن متلم مگوید من معنای لغوی را اراده ننمودهام.

2- قرینهای دال بر اینکه لفظ در معنای مجازی دوم که به عنوان سب مجاز از مجاز است تعین ندارد. اما مشل این است که
در شریعت این دو قرینه وجود ندارد و تنها استعمال شارع در معنای مجازی موجود است.

شاید گفته شود بنای شارع در محاوره غیر از بناء عقلاء در محاوره است؛ یعن صرف اینکه شارع قرینه صارفه را آوردهو
قرینهبرای اراده معنای مجازی دوم نیاوردهاست، سبب تعین معنای مجازی اول مشود. در حالکه عقلاء در سب مجاز از

مجاز مگویند: علاوه بر آوردن قرینه صارفه باید قرینه بر عدم اراده معنای مجازی دوم نیز بیاورد. مرحوم آخوند (ره) در پاسخ
مفرماید: راه برای اثبات این مطلب و بنای شارع وجود ندارد.

با بیان فوق روشن است که مقصود مرحوم آخوند (ره) از وجود اشال در مسئله این نیست که بوئیم برای این نزاع مجال
نیست چرا که هر دو طرف استعمال در طرف دیر را قبول دارند. در حالکه این مطلب اصل موضوع نزاع است نه بیان

اشال بله مقصود ایشان این است که این مسئله امان ثبوت دارد اما در اثبات مواجه با اشال است.

نتهای به مناسبت وفات حضرت معصومه (سلام اله علیها)

چند سال است در تقویم دهم ربیع الثان به عنوان تاریخ رحلت حضرت معصومه (سلام اله علیها) نامذاری شدهاست. مبدأ
این امر مرحوم والد ما (ره) بودند.

سالها در این مسئله اختلاف وجود داشت که آیا تاریخ معین برای وفات ایشان وجود دارد یا خیر؟! برخ مگفتند دلیل بر این
مسئله وجود ندارد و به حسب دقت علم نیز مسئله همین است و کس قائل به وجود دلیل برای تعیین تاریخ وفات یا ولادت

نیست.

چند سال قبل تولیت آستانه مقدسه حضرت معصومه (سلام اله علیها) از مرحوم والد ما (ره) در این باره سوال نمودند. ایشان
روز متولد شده و در ی در اختیار ما نیست اما در هر صورت این حضرت در ی در پاسخ مرقوم داشتند هر چند تاریخ معین

روز وفات نمودهاند. لذا با توجه به برکات منتسب به ایشان مباشد خصوصاً حوزه مقدسه علمیه قم،  بهتر است روزی به
عنوان ولادت و روزی به عنوان رحلت ایشان در نظر گرفته شود. در قرون مختلف برکات شیعه در قم به برکت وجود مرقد



مبارک و مطهر آن حضرت بودهاست.

قبل از این مسئله در جهان شیعه و حت ایران برخ نسبت به این بارگاه اطلاع درست نداشتند. اما بعد از این ماجرا توجهات
خصوصاً در داخل کشور و در قالب مجالس ولادت و وفات بسیار زیاد شد که برکات زیادی نیز بر آن مترتب است.

مخصوصاً طلاب باید بدانند ول نعمت مادی، معنوی و علم ما در قم حضرت معصومه (سلام اله علیها) هستند و لذا باید هر
چه بیشتر در تریم آن حضرت کوشا باشیم.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و


