
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 23 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در مسئله 44 تحریر الوسیله و این فرع است که اگر کس اعتقاد دارد که بالغ نیست و حج را ترک کرد، اما بعداً معلوم شد
که بالغ بوده و بلوغ (که شرط برای وجوب حج است) را دارا بوده و حج بر او واجب بوده است، هم مرحوم امام و هم مرحوم
سید مسئله استقرار را مطرح کرده و فرمودند: این شخص باید سال آینده حج را انجام بدهد ولو متسعاً، هرچند هیچ پول هم
نداشته باشد ول باید حجش را انجام بدهد. در مقابل، مرحوم خوئ قائل به عدم استقرار شدند و سه دلیل بر ادعای خودشان

اقامه فرمودند که هر سه دلیل را بیان کردیم.

الات والد معظَّم(قده) بر مرحوم خویاش

مرحوم والد ما و برخ دیر از بزرگان، بر این ادله محقق خوی(قده) اشالات وارد کردند که بعض از اشالاتشان مشترک
است که ت ت این اشالات را باید ذکر و بررس کنیم.

اشال اول

محقق خوئ(قده) فرمود: ما معتقدیم به اینه کس که اعتقاد به خلاف دارد تلیف به او توجه ندارد و در اینجا این شخص که
ر؛ مبنای مرحوم خوئکند. به بیان دیلیف وجوب حج به او توجه پیدا نمت اعتقاد به عدم بلوغ و اعتقاد به خلاف دارد، اصلا

این است که تالیف شامل عالم و جاهل مشود اما جاهل به جهل بسیط، اما کس که جهل مرکب و اعتقاد به خلاف آن تلیف
دارد، تالیف شامل او و متوجه به او نمشود؛ زیرا این محرکیت ایجاد نمکند. لذا این شخص معتقد است به اینکه بلوغ ندارد

و تلیف که شرطش بلوغ است اینجا توجهش عقلا به چنین شخص قبیح است.

مبنای ال اول مرحوم والد ما این است که طبق مبنای خطابات قانونیه این فرمایش شما تمام نیست. خطابات قانونیه یاش
است که امام خمین(قده) دارند و معنایش این است که این خطابات و تالیف که ما داریم دو قسم است: ی خطابات فردی و
ی خطابات قانون. در تالیف و خطابات فردیه این شرایط باید باشد که آن شخص که مخواهد این تلیف را انجام بدهد باید

قدرت داشته باشد، عالم باشد، دیوانه نباشد. پس در تالیف و خطابات فردی باید حالات ملف و مخاطب را مدّ نظر قرار
بدهیم، اما خطابات قانون (که قسیم خطابات فردی یا شخص است)، مولا در مقام جعل قانون است و در مقام جعل قانون

ملاحظه نمکند که این ملف قدرت دارد یا نه؟ عالم است یا نه؟ اینها را ملاحظه نمکند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تبیین اشال اول طبق مبنای خطابات قانونیه

در خطابات قانونیه مولا مگوید: در شریعت من این قانون «الصلاة واجبةٌ» به عنوان ی خطاب قانون و تشریع قانون است.
لذا در خطابات قانونیه حالات ملف مدّ نظر نیست، علم ملف، جهل ملف، قدرت ملف، اینها هیچ مدّ نظر نیست. به بیان

دیر؛ در خطابات قانونیه انحلال به افراد اصلا معنا ندارد؛ یعن ی حرف که مشهور اصولیین مزنند که مثلا «اقیموا الصلاة»
به تعداد ملیفن انحلال پیدا مکند یا «له عل الناس حج البیت من استطاع» به تعداد ملفین انحلال پیدا مکند، ی از آثار و

مقدمات این نظریه مرحوم امام آن است که ما اصلا انحلال نداریم.

خطاب قانون وجود ندارد، ی لفین انحلالام متعدد است؛ زیرا به تعدد الافراد و المم انحلال به احح توان گفت یلذا نم
عام است که شامل همه ملفین هم مشود. امام(قده) مفرماید: در این خطاب قانون آنچه فقط شرطیت دارد این است که باید

افرادی این را امتثال کنند؛ یعن به عقلا مراجعه کنیم بويیم خطاب قانون. فرض کنید الآن ما ی قانون را برای مردم آفریقا
وضع کنیم، چه کس این قانون را اطاعت مکند؟ کس امتثال نمکند و این قبیح است، در خطاب قانون فقط همین مقدار

لازم است که گروه این تلیف را امتثال مکنند.

گویند یبرخلاف تمام فقها و اصولیین که م لیف نیست؛ یعنبنابراین اولین نتیجه خطابات قانونیه آن است که قدرت شرط ت
از شرایط عامه تلیف قدرت است، لازمه این مبنا آن است که چون خود ملف اصلا در نظر گرفته نمشود (که ما بويیم آیا

قادر است یا عاجز؟) خطاب قانون شامل همه مشود، قادر را مگیرد، عاجز را هم مگیرد؛ یعن عاجز هم ملف است به
خطاب قانون همانطور که قادر ملف به این خطاب قانون است، منته عاجز عذر دارد؛ یعن قدرت «لیست شرطاً للتلیف

بل انما العجز مانع عن امتثال التلیف»؛ عجز مانع از امتثال است اما قدرت شرطیت ندارد.

جرقه این نظریه خطابات قانونیه از بحث علم اجمال که شیخ انصاری(قده) نشأت مگیرد که ایشان فرمود: از شرایط منجزیت
دارم یا این ظرف نجس است یا ظرف باید در دایره ابتلا باشد، اگر من علم اجمال این است که اطراف علم اجمال علم اجمال

که در خارج از کشور است که اصلا مورد ابتلای من نیست، علم اجمال اینجا منجزیت ندارد، این شرطیت ابتلا در منجزیت
علم اجمال ی از ابداعات شیخ اعظم انصاری(قده) است.

لف»، یعن حالات الم گیرد «فضلالف را در نظر نمشارع در حین جعل قانون م (قده) همینجا که اصلاامام خمین
قانون در شریعت خودش جعل مکند، حالا این ملف مورد ابتلایش باشد یا نباشد دخالت در تلیف مولا ندارد؛ چون مرحوم

شیخ مفرماید اگر متعلق تلیف از دایرهی ابتدای ملف خارج شد این تلیف قبیح مشود.

بنابراین بحث خطابات قانون بحث بسیار مهم است که به نظر ما مهمترین ابتار اصول امام(قده) همین بحث خطابات
قانونیه است. مرحوم حاج آقا مصطف فرزند امام در کتاب تحریراتش با اینکه خیل جاها با امام مخالفت مکند، نظر امام را
مآورد، چند اشال هم وارد مکنند اما به این بحث خطابات قانون که مرسد مگوید: این ی بارقهی الهیه بوده که خدای
تبارک و تعال بر قلب پدرم قرار داد و این از اول تا آخر فقه را متحول مکند و همینطور هم هست. خود مرحوم والد ما که

شدیداً از این نظریه دفاع و تقویت مکردند، در کتاب الحج ی جاهای فتاوای را از امام(قده) که نقل مشد و بحث مکردند
مفرمودند این فتوا با خطابات قانونیه سازگاری ندارد و اگر خطابات قانونیه را به میدان بیاوریم نتیجه باید فتوای دیری بشود

و تذکر مدادند.

و هم فارس است و ما هم در بحث معاملات خطابات قانونیه را مفصل بحث کردیم که هم عرب مهم نظریه خیل لذا ی
چاپ شده مراجعه بفرمايید که آثار و نتایج بسیار زیادی که بر این نظریه مترتب است. البته ما حدود 17 اشال که بر این نظریه

وارد شده را جواب دادیم، اما چهار پنج اشال به ذهن خودمان آمد که سبب شد ی مقداری در پذیرش این نظریه توقف کنیم



ول عرض کردم اصل نظریه بسیار مهم است.

جمعبندی اشال اول

در اینجا مرحوم والد ما چون خودشان خطابات قانونیه را قبول دارند، به مرحوم خوئ اشال مکنند که اصلا این معنا ندارد
که بويیم شارع وقت خطاب را مطرح مکند کس که معتقد به خلاف این تلیف است بويیم این خطاب شامل او نمشود و

مشمول خطاب نیست، اصلاحالات ملف در خطابات شرعیه قانونیه مدّ نظر قرار نمگیرد.[1]

منته این اشال ی اشال مبنای است. مرحوم خوئ قائل به انحلال است و خطابات قانونیه را هم قبول ندارد، تقسیم
خطابات به فردی و قانونیه را ایشان نمپذیرد. مرحوم خوئ در وضعیهاش استثنا زده و مگوید: ما مگويیم احام شامل عالم

و جاهل مشود ول جاهل بسیط، اما جاهل مرکب ی مانع دارد و آن مانع سبب مشود که ما بويیم نه، و لذا استقرار
شامل جاهل به جهل مرکب نمشود.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. نته: همان زمان ی کتاب را دفتر نشر آثار امام خمین1 منتشر کرده بودند حدود 13 ـ 14 مصاحبه با افراد مختلف راجع
به این نظریه امام1 بود که بسیاری از آنها ارتباط با نظریه امام ندارد، من تعجب کردم ی مصاحبهای با ی فقیه بزرگ شده

اما اصلا از نظریه دور است و تنها کس که دیدم ی مقداری (نه کما هو حقه) حق نظریه امام را بیان کرده مرحوم آیت اله
مؤمن بود، بقیه مصاحبهها اصلا دور است و با فاصلههای زیاد از نظریه امام باشد. بعض گفته بودند خطابات قانونیه همان

قضایای حقیقیهای است که مرحوم نائین مگوید! در حال که بین این دو فرق زیاد است.


