
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۱۸ آبان ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 22 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث مسئله 44 و در این فرع است که اگر کس به اعتقاد اینکه بالغ نیست و صب است حج را ندباً انجام بدهد و بعد از حج
کشف شود که بالغ بوده، آیا مجزی از حجة الاسلام است یا خیر؟ گفته شد امام خمین(قده) مفرماید: مجزی نیست مر اینه

ما مسئلهی اشتباه در تطبیق را مطرح کنیم. مرحوم سید در اینجا خیل صریح مفرمایند مجزی است. قبلا که همین فرع را
مورد بحث قرار دادند تفصیل دادند اینکه حج را به عنوان ندب آورده، آیا به نحو قیدیت آورده یا به نحو ظرفیت، اما اینجا

مفرمایند این مجزی است.

مرحوم بروجردی و برخ دیر از فقها در حاشیه عروه مگویند ما در اجزاءش تأمل داریم. گفتیم که این فرع در گذشته بحث
شده و ما هم همان مسئله «نیت ارتازی» را مطرح کردیم یا تعبیر دیر هم نیت تعلیق است و به نظر ما آن نیت کفایت مکند؛
یرد کافش به عنوان حجة الاسلام قرار به حجاین شخص «لو علم ببلوغه لنوی الوجوب» اینطوری بوده و همین در این یعن

است و فرق بین این مبنای ما و مسئله اشتباه در تطبیق را هم در همان مسئله هشتم مفصل بحث کردیم.

فرع سوم

است حج انجام نداد؛ یعن به اعتقاد اینکه صب که مرحوم امام در ادامه این فرع مطرح کرده آن است که اگر کس فرع
معتقد است که بالغ نیست و همه شرایط استطاعت را دارد، پول، استطاعت سرب، بدن، زمان و ... تمام شرایط بود و فقط

خیال مکرد بالغ نیست و نرفت انجام بدهد، بعد از زمان حج کشف شد که این بالغ بوده، اینجا دو صورت دارد:

1. ی صورت این است که سال آینده همه این شرایط استطاعت برایش باق مماند و باید حج را انجام بدهد، سال آینده هم اگر
مستطیع بود مسلم باید انجام بدهد و تردیدی در آن نیست.

2. صورت دوم این است که آیا بر چنین شخص وجوب حج استقرار پیدا مکند؟ معنای استقرار این است که اگر سال آینده
هم پول نداشت، متسعاً باید حج انجام بدهد به هر نحوی که شد، با هر زحمت هم شده ولو مستطیع هم نبود باید حجش را انجام
بدهد. آیا اینجا مسئلهی استقرار مطرح است یا نه؟ مرحوم امام در همین مسئله 44 این فرع را بلافاصله بعد از آن فرع نیاوردند

بله در فرع ششم آوردند. ایشان مفرماید: «ولو ترکه مع بقاء الشرایط إل تمام الاعمال استقر علیه»[1]؛ پس ایشان فتوای به
استقرار مدهند.

بنابراین فرع مسئله این است که این شخص اعتقاد داشته به اینکه صب است و حج بر او واجب نیست، و حال آنکه بالغ بوده

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


و تمام انواع استطاعت را هم داشته و حج نرفت. فرع قبل این بود که به نیـت حج ندب حج انجام داد، اما اینجا حج انجام
نمدهد و شرایط تا تمام اعمال باق است، آیا حج بر این استقرار پیدا مکند؟ نتیجه استقرار این است که سال آینده ولو لم ین

مستطیعاً مالیاً اما به هر زحمت مانده باید حج را انجام بدهد. مرحوم امام مفرماید: «استقر علیه».

که به مض ر؛ زماناست؟ به بیان دی مطلب این است که این بقاء الشرایط تا چه زمان در اینجا باید دو مطلب بحث شود؛ ی
آن زمان استقرار محقق مشود چقدر است؟ این مسئله را نباید در اینجا بحث کنیم؛ چون هم مرحوم امام این را در مسئله

مستقل (مسئله 54) آوردند و هم مرحوم سید. مرحوم سید در مسئله 81 شش قول نقل مکنند که اگر بخواهیم بويیم حج بر
کس که امسال باید انجام مداده انجام نداد، شرایط باق ماند تا چه زمان شرایط هست؟

دیدگاه فقیهان در زمان استقرار حج

مرحوم سید در مسئله 81 مفرماید: «واختلفوا فیما به یتحقق الاستقرار»؛ در اینه به چه چیزی حج استقرار تحقق پیدا مکند و
محقّق استقرار چیست، اختلاف دیدگاه وجود دارد:

1. «فالمشهور مض زمانٍ یمن فیه الاتیان بجمیع افعاله مستجمعاً للشرایط و هو إل الیوم الثان عشر من ذی الحجة»؛ مشهور
مگویند شرایط تا روز دوازدهم ذی الحجه معتبر است؛ یعن اگر بعداً دید تا روز عرفه این استطاعت مالاش بوده و از آن به

بعد از بین رفت استقرار معنا ندارد، بله این شرایط استطاعت باید تا روز دوازدهم ذی الحجه باق بماند.

2. قول دوم آن است که «قیل باعتبار مض زمانٍ یمن فیه الاتیان بالارکان جامعاً للشرایط»؛ آن زمان که اتیان به ارکان حج
ممن است، «فیف بقائها إل مض جزء من یوم النحر»[2]؛ اگر ی مقداری از روز عید قربان گذشت که در آن ی مقدار
بتواند طوافان و سع را انجام بدهد این مقدار زمان ملاک است. غیر از این دو قول، چهار قول دیر هم دارد که در اینجا در

صدد مطرح کردن آنها نیستیم.

دیدگاه محقق خوی(قده) در فرع سوم

محقق خوی(قده) در اینجا نتهای را تذکر دادند اگر به عبارت مرحوم سید مراجعه کنید، سید(قده) در متن عروه در این مسئله
مگوید استقرار هست «فیما اذا کانت الشرایط باقیةً إل آخر ذی الحجة»، اینجا بقاء شرایط را تا آخر ذی الحجه قرار داده است.

بعد بسیاری از محشین بر این کلام سید(قده) حاشیه زدند، مثلا مرحوم عراق فرموده: «بل إل تمام زمان حجه لظهور ادلة
.[3]«ذل شرایط الوجوب ف

مرحوم خوی مفرماید: «لابدّ من التحدید إل تمام الاعمال» نه «إل آخر ذی الحجه». مرحوم سید اینجا مگوید: «إل آخر ذی
الحجه»، در مسئله 81 مفرماید: «و الاقوی إعتبار بقائها إل زمانٍ یمن فیه العود إل وطنه»؛ تا آن زمان که به وطن برگردد،

هیچ اصلا آخر الاعمال»؛ یعن بقائها إل فمثل العقل فی و البدنیة و السربیه و اما بالنسبة إل الاستطاعة المال بالنسبة إل»
از حرف آخر ذی الحجه را نزده و در تمام شش قول که مرحوم سید در مسئله 81 آورده، بحث آخر ذیالحجه را مطرح نرده و

فرموده نسبت به استطاعت مال، سرب و بدن «إل زمانٍ یمن فیه العود إل وطنه»، حال ممن است بعد از ذی الحجه هم
باشد، نسبت به عقل «إل تمام الاعمال»، که تمام الاعمال همان دوازدهم ذی الحجه است.

که در مسئله 81 مختارش را بیان کرده سازگاری ندارد مرحوم خوی چون با آن عبارت لذا این عبارت سید در اینجا اولا
مگوید: اینجا ی اشتباه شده و عبارت را باید اینجا تصحیح کنیم و بويیم «مع بقاء الشرایط إل آخر اعمال». شاهد بر این



مطلب (که چرا آخر ذی الحجه ملاک نیست و آخر الاعمال ملاک است) آن است که: «لو انتفت الاستطاعة ف اثناء الاعمال کما
اذا سرق أو تلف ماله»؛ اگر مالش در اثناء اعمال سرقت رفته یا تلف شود، «یشف عن عدم الاستطاعة»؛ کشف از این مکند از
اول مستطیع نبوده است. لذا چون اگر در اثناء اعمال مال این شخص از بین برود (و وسط عمره تمتع دید هیچ مال برای ادامه

اعمال ندارد)، کشف از این مکند که از اول مستطیع نبوده، همین را قرینه قرار بدهیم پس ملاک آخر الاعمال است.[4]

به نظر ما این شاهد ناتمام بوده و ملازمهای ندارد. شما بويید قبل از شروع اعمال اگر استطاعت از بین رفت کشف از این
مکند که شما مستطیع نبودید، بويیم قبل شروع الاعمال پس دلیل مشود که باید تا آخر الاعمال باشد؟! استطاعت مال و

بدن و سرب که باید تا عود إل الوطن هم باشد؛ یعن وقت مگويیم استطاعت سرب نه اینه فقط در رفتن، بله در برگشتن هم
هست، استطاعت بدن نه فقط در رفتن بله در برگشتن هم هست، اینها بعد الاعمال است.

دلیل بر استقرار حج در این فرع

فرض مسئله آن است که کس خیال مکرده بالغ نیست و همه شرایط را هم داشته و نرفت حج انجام بدهد و حج را ترک کرد.
حال مخواهیم بويیم حج بر او استقرار پیدا کرده است. مرحوم سید و امام خمین(قده) قائل به استقرار هستند، اما در مقابل

مرحوم خوئ قائل به عدم استقرار است و در حواش عروه هم غیر از مرحوم خوئ کس قائل به عدم استقرار نیست.

دلیل بر استقرار آن است که این شخص در اینجا بالغ بوده و همه شرایط را هم داشته است، پس وجوب حج بر او فعل بوده و
فقط ی اعتقاد به خلاف داشته است؛ یعن اعتقاد داشته به اینکه صب است و بالغ نیست، این اعتقاد به خلاف که نمتواند

تلیف این را عوض کند. لذا نمتوان گفت چون معتقد بوده به اینکه صب است تلیف نداشته و اعتقاد به خلاف مغیِر تلیف و
رافع تلیف نیست.

حال که رافع تلیف نیست، پس این وجوب را امسال ترک کرده و این وجوب به عنوان دین بر ذمهاش باق مماند و این معنای
به جا آورد. البته باید توجه داشت که معنای استقرار در اینجا ی سال آینده ولو مستطیع هم نباشد باید حج استقرار است؛ یعن
عل و مستقر این وجوب «ثابت است نه اینکه صرف معنای لغویاش باشد هرچند آن هم ملحوظ است؛ یعن معنای اصطلاح
ذمته بالنسبة إل سنة آتیة»، اصطلاحاش هم این است که «ولو لم ین مستطیعا»؛ یعن اگر سال آینده قدرت مال هم نداشت

اما این وجوب بر او مستقر است. پس اگر این شخص با همین شرایط بمیرد، از آثار استقرار این است که اگر ترکهای داشته
باشد باید از ترکه او حجش را انجام دهند.

بنابراین دلیل مرحوم سید و امام خمین(قده) بر استقرار حج، آن است که وجوب حج بر این شخص که همه شرایط را دارد
فعل است، در فعلیت احام مگويید اگر موضوع فعل شد حم هم فعل است، بلوغ بوده، عقل بوده، حریت بوده، اقسام

استطاعت هم بوده، پس وقت موضوع فعل شد حم هم فعل است و این عصیان کرده است؛ یعن این اعتقاد به خلاف عذر
برای او هست که عقاب نشود اما رافع تلیفش نبوده و تلیف را از او برنمدارد. لذا این به عنوان دین بر ذمه او باق مماند و

وجوب حج بر او مستقر است.

(قده) بر عدم استقرار حجادله محقق خوی

مرحوم خوئ قائل به عدم استقرار است و سه دلیل بر مدعای خود ذکر مکند که البته مرحوم والد ما و برخ از بزرگان بر این
ادله اشال کردند. این سه دلیل عبارتند از:



دلیل اول

اولین دلیل آن است که موضوع وجوب حج، «مستطیع» است و هر وقت این مستطیع تحقق پیدا کرد وجوب حج فعل مشود
و هر وقت موضوع مرتفع شد و «ارتفاع الموضوع إما بالاتلاف أو بالعصیان»؛ یعن موضوع ی حم، گاه اوقات با تلف از

بین مرود و گاه با عصیان، نظیر زوال شمس تا دلوک شمس؛ یعن اگر کس از زوال تا دلوک عصیان کرد و نماز را نخواند
اینجا موضوع را از بین برده و وقت موضوع از بین رفت حم از بین مرود.

این قاعده در حم و موضوع است که در اصول زیاد گفته شده که «مت صار الموضوع فعلیا یصیر الحم فعلیاً»؛ اینکه شما
موضوع را از بین ببرید حم نیز از بین مرود، مثلا «للحاضر یجب الاتمام»، الآن موضوع را از بین بردید و خودتان را مسافر
کردید؛ یعن موضوع حضور را از بین بردید یا کس مستطیع شده، با پول متوانید حج بروید، امسال هم متوانستید با این پول

حج بروید اما این موضوع را منتف کردید و استطاعت را از بین بردید، ایشان مفرماید ما باشیم و ادله اولیه وجوب حج بر
مستطیع (یعن ما باشیم «و له عل الناس حج البیت»)، قاعده این است که حم به عدم استقرار کنیم.

«لزوال الاستطاعة حسب الفرض»؛ حسب الفرض الآن مستطیع استطاعتش از بین رفته و موضوع منتف است، «فإن هذه الادله
إنما تتفّل الوجوب مادامت الاستطاعة باقیة»؛ وقت استطاعت هست وجوب هست. به بیان دیر؛ نسبت بین حم و موضوع
نسبت علت و معلول است؛ یعن موضوع بمنزلة العلة برای حم است، موضوع باشد حم هست و اگر موضوع نباشد حم
نیست. الآن هم در ما نحن فیه مگوییم موضوع وجوب حج استطاعت است، پس «اذا زال الموضوع»، وقت موضوع به هر

علت زائل شد، حم منتف مشود.

بنابراین ایشان مفرماید: ما باشیم و قاعده اولیه با این ادله وجوب حج، نتیجه عدم الاستقرار است. روایات داریم که در آن
روایات آمده که اگر کس تسویف در حج کرد؛ یعن پول داشت امانات داشت و همه شرایط برایش بود، باید امسال حجش را

انجام بدهد، اما اگر گفت امسال نه، سال آینده، سوف سوف کرد تسویف در حج کرد و حج خودش را تضییع کرد حج بر او
مستقر است. ایشان مفرماید: ما این روایات را داریم، ول این روایات برای کس است که «ضیع الحج»؛ تسویف در حج کند؛

یعن کس حج را ترک کند و اعتقاد به وجوب هم داشته باشد و مداند واجب هست ول مگوید امسال سرم شلوغ است و
سال آینده انجام مدهم، اما در ما نحن فیه کس که اعتقاد داشته به اینکه صغیر است و بالغ نشده، عنوان تسویف در حج بر او

صدق نمکند.[5]

دلیل دوم

محقق خوی(قده) در دلیل دوم مگوید: ما در محل خودش قائل شدیم به اینکه احام واقعیه شامل عالم مشود، شامل جاهل
به جهل بسیط هم مشود، ول شامل جاهل به جهل مرکب (یعن کس که اعتقاد به خلاف دارد) نمشود. لذا این شخص در

به چنین کس لیف عقلاکه واقعاً بالغ است، این جهل مرکب دارد، لذا توجه ت ه صغیر است در حالاینجا اعتقاد دارد به این
که اعتقاد به خلاف دارد قبیح است و شامل او نمشود. پس در اینجا این شخص که اعتقاد دارد به اینه صغیر است وجوب

حج متوجه او نمشود.[6]

دلیل سوم

دلیل سوم آن است که مفرماید: اصلا استقرار در جای است که «لم ین الترک عن عذرٍ»؛ ترک از روی عذر نباشد، اما اگر
ترک مستند به عذر شد، اینجا دلیل بر استقرار نداریم، «و الاعتقاد بالخلاف من احسن الاعذار»، چه عذری بالاتر از اینکه اعتقاد
به خلاف داشته باشید؟! شما به عقلا مراجعه کنید و عقلا هم مگویند این عذر است، این اعتقاد داشته به اینکه صب است لذا



حج را انجام ندارد، مثل کس که اعتقاد دارد مستطیع نیست ول بعد معلوم مشود مستطیع است (که جزء همین فروع مسئله
44 است)، پس این عذر است، اینجا حج را عن عذرٍترک کرده و استقرار معنا ندارد؛ زیرا موضوع استقرار در جای است که

کس حج را عن غیر عذرٍ ترک کند.[7]

مرحوم والد ما در تفصیل الشریعه مجموعاً دو اشال بر مرحوم خوئ دارند. مرحوم هاشم شاهرودی نیز کتاب الحجشان
(جلد 2 از صفحه 269 تا 278) مفصل بحث کرده است. بعض از ناتش هم با آنچه مرحوم والد ما گفتند مشترک است، این

دو را پیش مطالعه بفرمايید.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1]. تحرير الوسيلة، ج1، ص: 381، مسئله 44.
[2]. العروة الوثق (للسيد اليزدي)، ج2، ص: 468، مسئله 81.

[3]. العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 418.
[4]. «لو فرضنا استقرار الحج عليه فلا وجه للتحديد ف بقاء سائر الشرائط بذي الحجة بل لا بدّ من التحديد إل تمام الأعمال و

سيأت ف المسألة 81 ما يتحقق به استقرار الحج. و مما يشهد لاعتبار بقاء الشرائط إل تمام الأعمال ف استقرار الحج أنه لو
انتفت الاستطاعة ف أثناء الأعمال كما إذا سرق أو تلف ماله يشف ذلك عن عدم الاستطاعة الموجبة للحج، فالتحديد بذي الحجة

مما لا وجه له أصً و لذا نحتمل الغلط ف عبارة المصنف، و العبارة الصحيحة: مع بقاء الشرائط إل الحج أي: إل أعمال الحج و
أفعاله.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 174.

[5]. «ذكر السيد المصنف أنه لو ترك الحج مع بقاء الشرائط فالظاهر استقرار وجوب الحج عليه، و لن الظاهر عدمه، و ذلك لأن
موضوع وجوب الحج هو المستطيع و مت تحقق عنوان الاستطاعة صار الحم بوجوب الحج فعلياً لفعلية الحم بفعلية موضوعه،

و إذا زالت الاستطاعة و ارتفع الموضوع يرتفع وجوب الحج لارتفاع الحم بارتفاع موضوعه حت بالإتلاف و العصيان نظير
القصر و التمام بالنسبة إل السفر و الحضر، فلو كنّا نحن و الأدلّة الأولية لوجوب الحج عل المستطيع لقلنا بعدم وجوبه و عدم

الاستقرار عليه لزوال الاستطاعة عل الفرض، فإن هذه الأدلّة إنما تتفل الوجوب ما دامت الاستطاعة باقية، فإذا انتفت و زالت لا
مورد لوجوب الحج لزوال موضوعه، و إنما نقول بالاستقرار ف مورد التسويف و الإهمال للروايات الخاصة الذامة للتسويف، و أنّ
من سوف الحج و تركه عمداً فقد ضيع شريعة من شرائع الإسلام و مات يهودياً أو نصرانياً، و إذن فيجب عليه الحج و لو متسعاً
حت لا يموت يهودياً أو نصرانياً. و هذه الروايات لا تشمل المقام لعدم صدق التسويف عل المعتقد بالخلاف و أنه صغير لا يجب

و من يترك الحج ،مع اعتقاد وجوبه عليه و تحقق العصيان منه بترك الحج لأن الظاهر من التسويف هو ترك الحج ،عليه الحج
لاعتقاد كونه صبياً و غير ملف به لا يصدق عليه عنوان التسويف و الإهمال و العصيان، هذا أو.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26،

ص: 175-174.
[6]. «و ثانياً: فإنّا قد ذكرنا ف المباحث الاصولية أن الأحام و إن كانت تشمل الجاهل و لن لا تشمل المعتقد بالخلاف، لأنه

غير قابل لتوجه الخطاب إليه فهو غير مأمور بالحم واقعاً، فلا يون وجوب ف البين حت يستقر عليه، فف زمان الاعتقاد
بالخلاف و أنه صغير أو عبد لا يحم عليه بالوجوب لعدم قابليته للتليف بالحج، و ف زمان انشاف الخلاف و العلم بالبلوغ أو

الحرية لا يون مستطيعاً عل الفرض حت يجب عليه الحج.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 175.
[7]. «و ثالثاً: إنما يستقر الحج إذا لم ين الترك عن عذر، و أما إذا كان الترك مستنداً إل العذر فلا موجب للاستقرار، و الاعتقاد

بالخلاف من أحسن الأعذار، فإن بقيت الاستطاعة إل السنة القادمة يجب الحج و إ فلا.» همان.


