
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۱۷ آبان ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 21 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته

بحث در مسئله 43 تحریر الوسیله امام خمین(قده) است. در این مسئله سه فرع مطرح شد. فرع اولش این بود که اگر ذهاب به
حج مستلزم ی تلف مال معتدٌ به در بلد باشد که امام(قده) فرمود: اگر این به حد حرج برسد موجب سقوط حج است و اگر به
حد حرج نرسید موجب سقوط نیست و فرع بعد هم مسئله تزاحم بود که مطرح کردند. در ادامه به بیان دو مطلب در مورد فرع

اول در این مسئله خواهیم پرداخت.

مطلب اول: بررس تأثیر علم و جهل در فرع اول

در همین فرع اول اگر ی کس جاهل به این ضرر یا جاهل به این حرج باشد؛ یعن حج مرود و نمدانسته که اگر حج برود،
رفتن این حج مستلزم از بین رفتن این مال و وقوع این ضرر است یا حال که از حج برمگردد این حرج مبیند که مالش از بین
رفته و در حرج قرار مگیرد، آیا جهل این ضرر یا جهل حرج مانع از سقوط مشود؛ یعن بويیم خود ضرر و خود حرج حج را
از حجة الاسلام خارج مکند در صورت که علم داشته باشد به اینکه اگر حج برود مستلزم ضرر مال معتدٌبه است این حجش

حجة الاسلام نیست، اما اگر جاهل به این باشد آیا در فرض جهل هم سبب مشود که این حج از حجة الاسلام خارج شود؟

به بیان دیر؛ آیا ضرر مطلقا، چه علم به ضرر باشد و چه جهل به ضرر و حرج مطلقا؛ چه علم به حرج و چه جهل به حرج، هر
دوی اینها علت برای سقوط حج از وجوب هستند یا اینکه فقط در فرض است که ما علم به ضرر و حرج داشته باشیم؟

ممن است گفته شود در فرض جهل اینطور نیست؛ یعن اگر کس نمدانست این حجش ی ضرر مال معتدٌبه به او وارد
مکند، رفت و وقت برگشت دید این ضرر وارد شد یا نمدانست گرفتار حرج مشود وقت برگشت گرفتار حرج شد اینجا این

حجش حجة الاسلام هست و این وجوب حج به قوت خودش باق است. دلیلشان این است که این «لاضرر» و «لاحرج» از
گوید: حال که ضرر یا حرج هست من وجوب را از تو برداشتم، اما ملاک به قوت خودش باققواعد امتنانیه است و شارع م

است، اما حال که جاهل هست اگر بوییم خداوند مگوید: تو جاهلا رفت و این همه زحمت کشیدی و حج انجام دادی و ضرر
هم وارد شده، من هم بویم حج تو حجة الاسلام نیست این بر خلاف امتنان است.

به نظر ما این مطلب درست نیست و ما باید مبنای خود را در باب «لاضرر» و «لاحرج» روشن کنیم که آیا مبنای ما عزیمت
است یا رخصت؟ مسئله امتنان را قائلین به رخصت مزنند؛ یعن کسان که مگویند «لاضرر» و «لاحرج» ی قانون

ترخیص است دلیلشان امتنان است، اما عزیمتها این را قبول نداشته و مگویند: وقت این وجوب مرود ملاکش هم مرود.
لذا درست است نمدانسته، ول وقت حج واقعاً مستلزم ی ضرر مال معتدٌ به باشد اصلا ملاک ندارد. پس اینجا باید بويیم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مبنای ما در بحث «لاضرر» و «لاحرج» چیست؟ اکثراً عزیمت هستند و مبنای ما نیز در «لاحرج» و «لاضرر» عزیمت است.

مطلب دوم

ممن است برخ بین ضرر و حرج فرق گذاشته و بویند: اگر ی حج مستلزم حرج شد اینجا اصلا استطاعت عرفیه وجود
ندارد و عرف هم مگوید اگر حرج شد عرفاً این مستطیع نیست، لذا اگر کس گفت با اینکه این حج حرج است و من

مخواهم انجام بدهم این استطاعت عرفیه هم ندارد پس این حج باطل است؛ یعن به عنوان حجة الاسلام حساب نمشود، اما
در مورد ضرر، ی کس مگوید حج ی ضرر مال معتدٌ به برای من دارد، ول عرف نمگوید با وجود این ضرر از

استطاعت ساقط مشود، لذا باز استطاعت عرفیه دارد و حال که استطاعت عرفیه دارد اگر خودش اقدام بر این ضرر کرد
دانم ضرر مالرود من مروم و اگر هم حج بروم فرض کنید کارخانه من از بین مگفته ولو من حج م خودش خواسته (یعن

معتدٌ به وارد مشود خودش مخواهد اقدام کند بر این ضرر و حج انجام بدهد)، اما عرف نمگوید استطاعت ندارد.

بنابراین اگر کس این حرف را بزند که بین الضرر و الحرج فرق وجود دارد، حرج چه علماً و چه جهلا این استطاعت عرفیه
نداشته و حجة الاسلام نیست، اما در ضرر اگر علم به ضرر داشت و اقدام به ضرر کرد مانع از استطاعت عرفیه نیست لذا

حجش حجة الاسلام است.

مشهور بین عنوان ضرر و حرج فرق گذاشته و مگویند دو عنوان مستقل است اما از مبان امام خمین(قده) این است که ضرر
ی عنوان مستقل به عنوان حاکم بر ادله اولیه نیست، بله تنها ی چیزی دارد آن هم حرج است، لذا امام مفرماید ضرر اگر
به حد حرج رسید اینجا احام اولیه را برمدارد اما اگر ضرر به حد حرج نرسید برنمدارد. البته در فتاوایشان همهجا رعایت

این مبنای خودشان را نردند و گاه اوقات در فتاوایشان طبق همان مسل مشهور عمل کردند.

بنابراین اینکه اصلا خود «لاحرج» برای امتنان باشد را قبول نداشته و گفتیم ی ملاک دیری وجود دارد به نام «تسهیل»، مثل
اینه فرض کنید در شبهات موضوعیه شارع مگوید: اگر ش کردید پاک است یا نجس؟ اینجا مگوید حم طهارت کنید ولو
واقعاً هم نجس باشد؛ یعن شارع منّت بر ما نذاشته ول تسهیلا مگوید یا ملاکهای دیری وجود دارد که احتمال وجود چند
ملاک دیر را دادیم. به هر حال این از چیزهای مشهوری است که چه بسا اصل و ریشهای نداشته باشد که مگوییم «لاضرر»
امتنان است. نه، شارع مگوید اگر این احام هم مستلزم ضرر باشد اصلا ملاک ندارد و حال آنکه امتنان یعن ملاک دارد،

اما من زحمت وجوب و الزام را مخواهم از آن بردارم.

پاسخ ما به این فرع همانند فرع قبل آن است که این هم مبتن بر آن مبناست؛ یعن اگر ما عزیمت شدیم عزیمت یعن شارع
مگوید اگر ی تلیف ضرری شد یا حرج شد نه وجوب هست و نه ملاک، نمشود بويیم شارع این را گفته اما من خودم
مخواهم اقدام بر ضرر کنم. شارع مگوید این برای من ارزش ندارد، مثلا در باب روزه ماه رمضان خیلها خیال مکنند که

احتیاط این است که روزه را بیرند در حال که اگر ضرر مسلم باشد تردیدی نیست و اگر واقعاً مظنون الضرر هم باشد احتیاط
در ترک روزه است.

بنابراین اگر ما قائل شدیم به اینکه «لاضرر» عزیمت است، وقت مگويیم عزیمت یعن شارع مگوید تلیف ضرری برای من
هیچ ارزش ندارد و من جعل نردم و ملاک ندارد. مگويیم من مخواهم اقدام کنم مثل اینکه شارع بوید بلوغ در حجة الاسلام

معتبر است، مگوییم ی کس دو سال مانده به بلوغش و مگوید من مخواهم به عنوان واجب بروم انجام بدهم، ملاک
وجوب را ندارد! اگر انسان قبل از بلوغ ده بار هم حج انجام بدهد ملاک بلوغ را ندارد و عنوان حجة الاسلام نیست، یا کس که

مستطیع نیست اگر به هر زحمت خودش را به حج رساند و انجام داد، ی کس بوید این استطاعت ی امتنان است که شارع



بر افراد قرار داده، اما کس هم که استطاعت ندارد اگر حج انجام داد حجة الاسلام است! نمشود این سخن را گفت.

لذا باید مبنای خود را مشخص کنیم، طبق مبنای عزیمت فرق بین ضرر و حرج نیست و طبق مبنای رخصت هم لا فرق بین
الضرر و الحرج، بین ضرر و حرج اگر عزیمت شدیم هر دو واجب است و اگر رخصت شدیم هر دو صحیح است، فرق بین

اینها وجود ندارد.

مسئله 44 تحریر الوسیله

لو اعتقد كونه بالغا فحج ثم بان خلافه لم يجز عن حجة الإسلام، و كذا لو اعتقد كونه مستطيعا مالا فبان الخلاف، و لو اعتقد عدم
الضرر أو الحرج فبان الخلاف فان كان الضرر نفسيا أو ماليا بلغ حد الحرج أو كان الحج حرجيا فف كفايته إشال، بل عدمها لا

يخلو من وجه، و أما الضرر المال غير البالغ حد الحرج فغير مانع عن وجوب الحج، نعم لو تحمل الضرر و الحرج حت بلغ
الميقات فارتفع الضرر و الحرج و صار مستطيعا فالأقوى كفايته، و لو اعتقد عدم المزاحم الشرع الأهم فحج فبان الخلاف صح،
و لو اعتقد كونه غير بالغ فحج ندبا فبان خلافه ففيه تفصيل مر نظيره، و لو تركه مع بقاء الشرائط إل تمام الأعمال استقر عليه، و

يحتمل اشتراط بقائها إل زمان إمان العود إل محله عل إشال، و إن اعتقد عدم كفاية ماله عن حجة الإسلام فتركها فبان
الخلاف استقر عليه مع وجود سائر الشرائط، و إن اعتقد المانع من العدو أو الحرج أو الضرر المستلزم له فترك فبان الخلاف

فالظاهر استقراره عليه سيما ف الحرج، و إن اعتقد وجود مزاحم شرع أهم فترك فبان الخلاف استقر عليه.[1]

امام خمین(قده) در این مسئله نُه فرع را مطرح مکند. از ابتدای بحث استطاعت تا اینجا و شرایط وجوب حج گفتیم بلوغ،
عقل، حریت سه شرط است، استطاعت سرب و مال و زمان و بدن هم چهار تا، «عدم الون الحج مستلزماً للضرر» هشت تا،

اینها را مطرح کردیم. به این معناست که اگر کس تمام این شرایط را داشت و حج را انجام داد این حجش مشود حجة
الاسلام، بالغ، عاقل و حر بود، اقسام استطاعت را داشت و حجش هم مستلزم ضرر مال نبود این مشود حجة الاسلام.

حال دو عنوان اینجا به میدان مآید که محور هر دو عنوان اعتقاد شخص است:

1.      ی عنوان این است که اگر کس معتقد بود این شرایط را دارد اما بعداً معلوم شد ندارد.

2.      عس این مطلب، معتقد بود این شرایط را ندارد و بعد معلوم مشود که شرایط را دارد. اینها دو عنوان کل است برای
این نُه فرع که الآن در اینجا مخواهیم مطرح کنیم.

بنابراین عنوانهای کلاش این است که اعتقاد به وجود همهی شرایط، مگوید من همه شرایط را دارم «من البلوغ و العقل
والحریة و الاستطاعة بأقسامها»، اما بعداً کشف مشود که برخ از این شرایط را ندارد، دوم عس این مطلب؛ اعتقاد دارد به

اینکه فاقد بعض از این شرایط است اما بعد معلوم مشود که آن شرایط را دارد.

فرع اول مسئله 44

نخستین فرع آن است که «لو اعتقد كونه بالغا فحج ثم بان خلافه لم يجز عن حجة الإسلام»؛ شخص اعتقاد دارد به بلوغ رسیده و
حج انجام داد، اما بعداً معلوم شد که بالغ نیست این حج مجزی از حجة الاسلام نیست. در این مسئله هیچ خلاف واقع نشده

است. مرحوم سید در متن عروه مگوید: «والظاهر بل المقطوع به»[2]، قطع به این دارد، شخص است که اعتقاد دارد که بالغ
است و حج انجام مدهد و وقت از حج برمگردد حساب زمان را مکند مبیند حج او در عدم بلوغ واقع شده، این مجزی از



حجة الاسلام نیست؛ چون این حج امر ندارد و فقط خودش خیال مکرده که بالغ است و حج بر او واجب است و نیة الوجوب
آورده، امر ندارد و مجرد اعتقاد هم کاف در تلیف نیست.

باز به تعبیری که در کلام مرحوم والد ما آمده آن است که مفرماید: الآن که این شخص بالغ مشود، اطلاقات آیات و روایات
شامل این شخص مشود یا نه؟ این آدم خیال مکرده بالغ است، رفت حج انجام داد و برگشت، بعد از ی سال بالغ شد، آیا
الآن خطاب وجوب حج بعد از بلوغ شامل این آدم مشود یا نه؟ بله، دلیل بر سقوط این خطاب از این آدم داریم؟ نه، پس این

مسئلهاش خیل روشن است که بحث ندارد.[3]

فرع دوم

فرع دوم که من طبق ترتیب مرحوم امام ذکر نمکنم (چون ایشان این فرع دوم در این مسئله 44 را به عنوان فرع پنجم ذکر
کرده است): «لو اعتقد کونه غیر بالغ فحج ندباً فبان خلافه»؛ (عس فرع اول)، این شخص خیال مکرد که هنوز به بلوغ نرسیده

و حجش را با نیت استحباب انجام داد، اما بعد معلوم شد که بالغ بوده و او اشتباه کرده است، مرحوم امام مفرمایند: «ففیه
تفصیل مر نظیره»؛ در ابتدای کتاب الحج در مسئله هشتم عین همین مسئله را ایشان مطرح کردند که اگر کس به اعتقاد عدم

بلوغ حج را بنیة الاستحباب انجام بدهد و بعد معلوم بشود که بالغ بوده و باید نیت وجوب مکرده، ایشان در آنجا تفصیل
دادند.

ایشان در آنجا فرمود: «لا یجزی عن حجة الاسلام عل الاقوی إلا إذا امن الاشتباه ف التطبیق»[4]؛ این شخص نیت حج
استحباب کرده و نیت وجوب نرده و دلیل نداریم بر اینکه این استحباب مجزی از وجوب باشد، مر اینکه از باب اشتباه در
تطبیق باشد؛ یعن مخواسته آن امر متوجه به خودش را امتثال کند و خیال کرده که آن امر متوجه به خودش استحباب است،

.بوده نه استحباب وجوب به این شخص، حج شود بحسب الواقع آن امرِ متوجهحال بعداً معلوم م

برخلاف ایشان مرحوم سید در این فرض، قائل به اجزاء است و ایشان دیر تفصیل ندارد و مفرماید: کس که به حسب واقع
را داشته منته است و این حج الآن شرط واقع گويیم بلوغ شرط واقعبالغ بوده مجزی است و علتش هم همین است که ما م

این شخص نمدانسته. لذا چون شرط واقع را دارد (بلوغ که شرط ذکری نیست بله شرط واقع است، واقعاً بالغ بوده) پس
این واقعاً حجة الاسلام مشود.

الاجزاء ف در همان مسئله 8 تعلیقهای که بر تحریر الوسیله نوشتیم که ما قائل به عدم اجزاء شدیم «من جهة عدم الدلیل عل
المقام»؛ این شخص حج استحباب انجام داده، «و عدم شمول ادلة الانقلاب لما نحن فیه»؛ ما در مورد عبد داریم که اگر عبدی

حجش را بنیة الاستحباب شروع کرد، اما قبل المشعر مولا او را آزاد کرد، آنجا روایات داریم که مگوید حج انقلاب به
إل أن الحریة قبل المشعر توجب الانقلاب من الندب کند. ما در حاشیه نوشتیم: «فإن الروایات الدالة علحجةالاسلام پیدا م

الوجوب لا تشمل هذا الفرض»، ما در مسئله عبد دلیل بر انقلاب داریم اما در مسئله بلوغ دلیل بر انقلاب نداریم.

به بیان دیر؛ انقلاب ی امر خلاف قاعده است، ی عبدی حجش را شروع کرده و عمره تمتعش را انجام داده و تمام شده و
کند، روایت دارد اگر قبل المشعر مولا او را آزاد کرد، «ینقلب إلخواهد حج تمتع را برود، حج تمتع را هم شروع محالا م
الحج الواجب»؛ این حجش حجة الاسلام است، ول ما نمتوانیم الغای خصوصیت کنیم و بويیم در بلوغش هم همینطور

است.

اگر ی صغیری حج را شروع کرد و مداند صغیر است، قبل از مشعر بالغ شد، نمتوان گفت: «ینقلب حجة الاسلام»، دلیل



ندارد، فقط ما آنجا ی مطلب را ذکر کردیم که به نظر من در بسیاری از جاهای فقه به درد مخورد، گفتیم «اللهم إلا أن یقال
بفایة النیة الارتازیة بمعن أنّه بحیث لو کان عالماً بالبلوغ لو نوی النیة الوجوبیة و هذا لیس ببعید»؛ مر آنکه ی نیـت

ارتازی باشد. الآن ی وقت هست که مگويیم کجا مروید؟ مگویید کربلا مروم، اینجا در ارتازتان نیست که اگر کربلا
نشد مروید مشهد؟ مگویید شاید هیچجا نروم و بنشینم در خانه، اما ی نیتهای ارتازی تعلیق دارید.

این شخص بنیة الاستحباب انجام مدهد و اگر بداند که این عمل واجب است حتماً به نیت وجوب انجام مدهد؛ یعن اگر عالم
به وجوب باشد بنیة الوجوب انجام مدهد و این نیت ارتازی اینجا موجود است و این آدم فر مکرده بالغ نیست، اما اگر

مدانست بالغ است نیت وجوب مکرد، فر مکرد چون بالغ نیست باید نیت استحباب کند حالا نیت استحباب کرده و حج
انجام داده، اما اگر بداند واجب است نیت وجوب مکند و این فرق دارد.

بنابراین اشتباه در تطبیق با نیت ارتازی فرق است و ما آنجا مفصل بحث کردیم. در اشتباه در تطبیق مگوییم این شخص الآن
نیت مکند همان امر متوجه به خودش را اما خیال مکرده آن امرش امر استحباب است و بعداً معلوم مشود که امرش امر

وجوب بوده که م شود اشتباه در تطبیق، اما اینجا مگويیم این شخص مگوید: من مدانم که امر متوجه به من امر
استحباب است، در اشتباه در تطبیق باید بوید من کل آن امر متوجه به خودم را نیت مکنم، منته خیال مکرده که

استحباب است.

اما در اینجا مگوییم نه، مگوید: من مدانم امر متوجه به خودم استحباب است و نیت استحباب هم مکنم، منته ی نیت
ارتازی تعلیق هم دارد که «لو علم بالبلوغ لنوی الوجوب»، این مشود نیت ارتازیه. لذا از راه نیت ارتازیه مسئله حل

مشود. همانجا در حاشیه نوشتیم که «إن هذا العنوان» یعن عنوان نیت ارتازی «غیر عنوان الاشتباه ف التطبیق»؛ با عنوان
اشتباه در تطبیق فرق مکند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] ـ تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 380-381، مسئله 44..
[2] ـ «فبق اللام ف أمرين أحدهما إذا اعتقد تحقق جميع هذه مع فقد بعضها واقعا أو اعتقد فقد بعضها و كان متحققا فنقول

إذا اعتقد كونه بالغا أو حرا مع تحقق سائر الشرائط فحج ثم بان أنه كان صغيرا أو عبدا فالظاهر بل المقطوع عدم إجزائه عن حجة
الإسلام.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 454، مسئله 65.

[3] ـ «و بعبارة أخرى بعد ما صار بالغا و كان سائر الشرائط موجودا يون مقتض إطلاق التاب و السنة وجوب الحج عليه و
ليس ف مقابله ما يدل عل العدم فاللازم حينئذ الحم بعدم الإجزاء.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص:

.258
[4] ـ «لو حج ندبا باعتقاد أنه غير بالغ فبان بعد الحج خلافه أو باعتقاد عدم الاستطاعة فبان خلافه لا يجزي عن حجة الإسلام

عل الأقوى. إلا إذا أمن الاشتباه ف التطبيق.» تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 372، مسئله8.


