
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۱۱ آبان ۱۴۰۰

حقیقت شرعیه
جلسه 18 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ادامه بیان ادله اصالة عدم النقل

دلیل سوم: مرحوم والد ما (ره) مفرماید: غرض از وضع، تفهیم و تفهم مراد است و نقل با این غرض سازگار نیست؛ یعن اگر
قرار باشد لفظ از معنای که برای آن وضع شدهاست به معنائ دیر منتقل شود، با حمت وضع سازگاری ندارد.

طبق کلام ایشان اصل عدم نقل ثابت است اما دلیل آن بناء عقلاء یا استصحاب نیست لذا طبق این بیان ظاهر این است که عدم
نقل واقع نشدهاست.

این مناقشه به ذهن مرسد که اولا در نقل معنای دوم نیز تفهیم و تفهم که غرض از وضع است وجود دارد. بله اگر به واسطه
نقل تفهیم و تفهم به طور کل منتف شود، این فرمایش تمام است اما در نقل معنای دوم محقق مشود و متلم تفهیم معنای

دوم را اراده مکند.

به بیان دیر هر چند به واسطه نقل امان دارد معنای اول محجور شود، اما نقل نقطه مقابل تفهیم و تفهم نیست و در معنای دوم
نیز تفهیم و تفهم وجود دارد.

ثانیاً تفهیم و تفهم حمت اصل وضع است نه مصادیق وضع؛ یعن وضع الفاظ برای معان توسط واضع از ابتدا، به این جهت
بودهاست که تفهیم و تفهم محقق شود و الا در لغت کلمات مجمل نیز وجود که دال بر هیچ معنائ نیستند؛ مانند لفظ ش و به

صورت کل الفاظ نره. لذا برای فرد فرد الفاظ تفهیم و تفهم وجود ندارد.

دلیل چهارم: مرحوم شهید صدر (ره) بیان برای این اصل دارد که نتیجه آن در رد اشال موجود در بحث هرمنوتی نیز قابل
بیان است.

اشال این است که در علم هرمنوتی ـ علم فهم متن ـ [1] در صدد اثبات این مطلب هستند که متون مقدس در حال حاضر قابل
تفسیر نیست و نمتوان مراد متلم در زمان نزول را متوجه شد؛ در نتیجه قرآن کریم قابل استدلال و فهم نیست و به گونهای

قصد دارند مسئله معجزه بودن قرآن کریم را مورد خدشه قرار دهند.

خلاصه دلیل چهارم

اجمال مطلب ایشان در چند بند قابل بیان است:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الف‐ در الفاظ و جملات ی ظهور ذات یا شخص و ی ظهور موضوع یا نوع وجود دارد.

است نه ظهور ذات َشود، ظهور موضوعب‐ موضوع اصالة الظهور که در علم اصول مطرح م

.ج‐ بیان منشأ احراز ظهور موضوع

د‐ به سبب طرق احراز ظهور، ظهور موضوع در حال حاضر قابل احراز است اما تنها راه برای کشف ظهور موضوع در
زمان صدور نص و نزول قرآن کریم، اصالة عدم النقل یا استصحاب قهقرائ و به تعبیر ایشان «اصالة الثبات» است.

و موضوع مطلب اول: ظهور ذات

توضیح مطلب اینکه ظهور ذات، ظهور هر لفظ و جمله برای هر شخص است که امان دارد هر لفظ برای هر شخص ظهور
مختلف داشته باشد برای اینکه هر شخص متنف به حالات و شرائط خاص است.

ظهور لفظ و جمله در معنا نزد عرف عام به سبب قواعد و ضوابط و نزد عرف عام است؛ یعن ظهور نوع ،ظهور موضوع
مباشد که نزد عرف عام موجود است.

و ظهور موضوع تفاوت ظهور ذات

تفاوت اول میان ظهور نوع و ذات در این است که ظهور ذات، ظهوری نسب و شخص است؛ یعن امان دارد ی لفظ برای
ی شخص ی ظهور و برای شخص دیر ظهور دیری داشته باشد. اما ظهور موضوع چون عنوان نوع و مطلق دارد پس

نسب نیست و به اعتبار اشخاص تفاوت ندارد.

تفاوت دوم این است که در ظهور شخص، ش معقول نیست چون نسبت به ظهوری که لفظ نزد اشخاص مختلف دارد، معنای
دارم گرسنه هستم و یا گرسنه نیستم مورد قبول نیست چون گرسن وید من شب اینکه شخص رسد؛ مثلالفظ به ذهن م

امری شخص است و این شخص یا گرسنه است و یا نیست. لذا در فلسفه مگویند هر شخص وجداناً علم به وجود خود دارد
و این مسئله نیاز به اثبات ندارد.

اما در ظهور نوع ش امان دارد و معقول است چون نمدانیم لفظ نزد عرف عام با قواعد و ضوابط که نزد آنها وجود
دارد، در چه معنائ ظهور دارد.

تفاوت سوم این است که در ظهور شخص مقام ثبوت عین مقام اثبات است؛ یعن نزد این فرد لفظ ظهور در معنا دارد یا ظهور
ندارد. لذا برای ظهور لفظ در معنا نیاز به دلیل وجود ندارد.

اما در ظهور نوع میان مقام ثبوت و اثبات تفاوت وجود دارد؛ یعن لفظ نزد عرف عام ثبوتاً ظهور در معنائ دارد اما اثبات
وجود آن معنا نزد عرف عام، در حال حاضر نیاز به دلیل دارد.



مطلب دوم: موضوع اصالة الظهور

پس از اثبات دو ظهور، ایشان در ادامه مفرماید: موضوع اصالة الظهور، ظهور شخص نیست و این ظهور برای شخص با
حالات و ذهنیت که دارد مطرح نمباشد بله موضوع آن ظهور موضوع نوع است؛ برای اینکه ملاک حجیت ظاهر،

طریقیت و کاشفیت حال متلم در متابعت از قوانین لغت و عرف خویش است

یعن متلم در زمان تلم، لفظ شخص خاص که برای عموم معنا نداشته باشد را اراده نمکند، بله حال او در تفهیم مراد
اقتضا دارد که از قوانین عرف و لغت تبعیت نماید.

علت معیار بودن قوانین عرف در کنار قوانین لغت در این مسئله به این جهت است که در برخ موارد عرف اهل لسان، قواعدی
در استعمالات دارد که در لغت وجود ندارد؛ مثلا عرف «تقدیم ما حقه التأخیر» را مفید حصر مداند که این مورد به لغت

ارتباط ندارد.

یا عرف در کلام و مقصود خویش، به قرائن اعتماد دارد که در استعمال لازم است این قرائن عمومیت داشته باشد نه اینکه
مختص به شخص خاص باشد؛ مثلا اگر شخص بوید لفظ «رجل» نزد من به معنای «علامه» است صحیح نیست چون این

فرد باید به لسان عرف کلمات را استعمال نموده و از قرائن استفاده نماید که عرف به قرینیت آن قرائن اعتماد دارد.

مطلب سوم: طریقه احراز ظهور موضوع

پس از اینکه روشن شد اولا ظهور بر دو نوع است و ثانیاً موضوع اصالة الظهور، ظهور نوع است، از آنجا که برای ظهور
موضوع لفظ و کلام در معنا، جایاه خاص بیان نشدهاست مطلب بعد طریقه احراز ظهور موضوع است.

بله نسبت به الفاظ تا حدی در لغت مطالب بیان شدهاست و شاید معان آنها روشن باشد اما بحث تنها در لفظ نیست، بله
مقصود فهم معنای جملات مباشد؛ مثلا در جمله «ثمن العذرة سحت» باید بدانیم «سحت» در زمان صدور روایت، ظهور

موضوع در چه معنائ داشتهاست؟!

مرحوم شهید صدر (ره) ابتدا برای تشخیص معنای الفاظ در حال حاضر دو راه ذکر نمودهاند: الف‐ احراز تعبدی که مراد
.باشد نه تعبدی شرع ایشان باید تعبدی عقلائ

بیان مطلب اینکه عقلاء ظهور ذات شخص را طریق و اماره برای رسیدن به ظهور موضوع قرار مدهند. یعن سیره عقلائیه
قائم بر این است که هر معنائ که برای هر شخص از هر لفظ متبادر مشود را میزان برای ظهور موضوع نزد عرف عام

قرار مدهند.

ایشان در ادامه مفرماید: میان تبادر در مانحن فیه و تبادری که علامت وضع است تفاوت وجود دارد؛ به این بیان که گاه به
سبب تبادر از راه کشف إن  یعن کشف معلول از علت، قصد داریم به وضع برسیم، که در این صورت بحث علائم حقیقت و

مجاز مطرح مشود و لذا این تبادر باید مستند به حاق لفظ باشد.

اما گاه از تبادر به ظهور موضوع عند العرف مرسیم کما اینکه در مانحن فیه نیز چنین است و لذا اگر قرینه نیز وجود
داشت مشل ندارد؛ مثلا مگوئیم همان معنای متبادر از کلام و جمله با قرائن که در آن وجود دارد طریق برای رسیدن به

ظهور موضوع است یعن این معنا مورد فهم همان و عرف عام مّباشد.



ب‐ احراز وجدان یا بالتحلیل؛ یعن معیار فهم شخص نباشد بله کلام به افراد متعدد عرضه شود و فهم آنها معیار قرار گیرد.
شود فهم این افراد مستند به نقطهای مشترک است که همان قوانین عرفدر نتیجه طبق قانون حساب احتمالات مشخص م

.است نه قرائن شخص

وئیم این فهم مستند به قرائن شخصاحتمال این است که ب ر در فهم افراد مختلف ا دو احتمال وجود دارد: یبه عبارت دی
است. احتمال دیر این است که این فهم مستند به قرائن شخص نیست بله طبق قوانین محاورهای عرف مباشد.

منتف رسیم که استناد استظهار مذکور به قرائن شخصکلام واحد بود به این نتیجه م که فهم افراد مختلف نسبت به یزمان
و یا بسیار کم و در مقابل احتمال استناد به قرائن عرف بسیار زیاد است.[2]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] ـ این علم یا برای فهم متن بوجود آمد و یا این هدف را دارد.
ون موضوعها الظهور الذاتتشخيص انَّ حجية أصالة الظهور هل ي الجهة الخامسة‐ ف :و الموضوع [2] ـ  «الظهور الذات

أو الموضوع، و هذا بحث لم يطرحه المحقّقون و انَّما طرحوا مسألة اخرى لم ين جديراً بالبحث المستقل و ه انَّ أصالة
الحقيقة هل تون معتبرة من باب التعبد أو من باب أصالة الظهور، أي هل الحجة هو حمل اللفظ عل معناه الحقيق تعبداً أو
حمل اللفظ عل المعن المنسبق إل الذهن منه فعً و لو لم ين معن حقيقياً له. و فرعوا عليه انَّه ف موارد احتمال قرينية

المتصل بناء عل الأول تجري أصالة الحقيقة لإثبات المراد و اما بناء عل الثان فلا تجري أصالة الظهور للشك ف موضوعه بعد
فرض احتمال قرينية المتصل الهادم للظهور...» بحوث ف علم الأصول، ج‏4، ص: 291 و بحوث ف علم الأصول، ج‏1، ص:

.172


