
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۰۹ آبان ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 16 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه بحث گذشته
مال وجود دارد که راه را برای رفتن به حج مسدود کرده و اگر ی ظالم داند در طریق یم بحث در این است که اگر کس

به او داده شود راه را باز مکند آیا در اینجا بذل مال واجب است و حج واجب است یا بذل المال واجب نیست و حج واجب
نیست؟ مسئله را عنوان کردیم و فر مکردم امام خمین(قده) این مسئله را در تحریر نیاوردند، اما دیدم در ذیل مسئله 43 همین

نظر شریفشان در تعلیقه بر عروه را در ذیل مسئله 43 آوردند.

مسئله 43 تحریر الوسیله
ایشان ذیل مسئله 43 مفرماید: «فإن کان مانعاً عن العبور و لم ین السرب مخلّ عرفاً»؛ ظالم راه را بسته و سرب عرفاً تخلیه

نیست، «و لن یمن تخلیته بالمال لا یجب»؛ اگر بروند با او صحبت کنند و پول به او بدهند راه را باز مکند، واجب نیست
این کار را بند، «و إن لم ین کذل لن یأخذ من کل عابرٍ شیئاً»؛ اما اگر راه را نبسته و از هر عابری پول مگیرد، «یجب إلا
إذا کان دفعه حرجیاً»، در این صورت اگر حرج نباشد واجب است.[1] در جلسه گذشته اشاره نمودیم که به نظر ما بین این دو

فرض فرق نیست.

دیدگاه والد معظَّم(قده)
مرحوم والد ما در ذیل مسئله 43 مفرماید: بین این دو فرض که مرحوم امام ذکر کرد فرق وجود دارد به این بیان که؛ «أن

الغرض ف الاول عبارةٌ عن المنع عن العبور و ف الثان عبارة عن أخذ المال»؛ در فرض اول ظالم نمخواهد بذارد کس از
این راه رد بشود و بنایش بر همین است که کس از این راه رد نشود، اما در دوم ظالم فقط مخواهد به پول برسد. شاهد بر

این مطلب آن است که در فرض اول اگر کس به ظالم پول ندهد و برگردد آن ظالم به غرض خودش رسیده است (که غرضش
بستن راه باشد)، اما در فرض دوم غرضش این است که پول بیرد و اگر برگردد ظالم به غرضش نمرسد. لذا کس توهم نند

که فرق بین دو فرض وجود ندارد.[2]

در جلسه گذشته اشاره نمودیم که عرف هر دو را به عنوان «غیر مخلّ سربه» مداند. حال ما در باب تخلیة السرب نمگوئیم
حتماً از جهت ظاهری هم باید راه را بسته باشد، بله «تخلیة السرب» یعن امان عبور برایش از این راه نیست حال یا ظالم راه

را ببندد یا نشسته و مگوید هر کس بخواهد برود باید به من پول بدهد که هر دویش مشود «عدم تخلیة السرب». لذا «عدم
تخلیة السرب» به این معنا نیست که بوئیم بالفعل راه را ببندد. بنابراین هر چند مرحوم والد ما اصرار دارند که بین الفرضین

فرق وجود دارد اما به نظر ما فرق بین الفرضین نیست.

پس مرحوم والد ما گویا همین فرمایش امام(قده) را پذیرفتند با این توضیح که برای فرق بین الفرضین دادند. در ادامه به بیان
چند مطلب برای روشن شدن بحث خواهیم پرداخت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مطلب اول
نته اول این است که ما استطاعت سربیه را از قبیل استطاعت شرع مدانیم؛ یعن اینکه مرحوم عراق گفتند اگر قائل شویم
به اینکه استطاعت سربیه شرعیه است، نتیجهاش این است که اینجا که باید مال را بدهد، از موارد تحصیل استطاعت مشود

و واجب نیست و اگر گفتیم این استطاعت استطاعت عقلیه است نتیجهاش این است که باید مال را بدهد مر اینکه برایش
حرج باشد.

بنابراین مبنای ما این است که استطاعت سربیه شرع است و خود مرحوم عراق نیز مگوید: ظاهر روایات و ظاهر دلیل
استطاعت سربیه شرع است. لذا دیر مجال نیست بر اینکه بوئیم این استطاعت عقل یا عرف است و آن فرمایش مرحوم

بروجردی بخواهد پیش بیاید.

اساساً برای خودتان ی تثبیت مبنا کنید؛ یا باید استطاعت را به شرع معنا کرده و بوئیم حت در آیه شریفه: «له عل الناس
حج البیت من استطاع الیه سبیلا»[3]، به قرینه روایات این استطاعت در معنای شرع استعمال شده است و اساساً اگر بخواهیم

بوییم این استطاعت عرف است بین حج، نماز و صیام چه فرق وجود دارد؟! در صیامش هم باید بوئیم «له عل الناس
الصیام»، برای کس که استطاعت دارد از طلوع فجر تا غروب شمس امساک کند. لذا اگر بخواهیم این استطاعت را همان

استطاعت عرف یا عقل قرار بدهیم همان قدرت عرفیه یا عقلیهای است که شرط در همه تالیف است و دیر چه وجه داشت
شارع تصریح به این معنا کند؟

پس معلوم مشود که این ی استطاعت خاص است و در آیه «له عل الناس حج البیت من استطاع»، دیر نباید این «من
استطاع» را به استطاعت عقلیه یا عرفیه معنا کنیم و باید به قرینه روایات بوئیم شارع از این لفظ «من استطاع» در این آیه
است و سرب بخش آن سرب گوئیم استطاعت شرعیه، یاستطاعت شرعیه را شریفه اراده کرده است. در این صورت م

مشود جزء شرایط وجودیه و نباید تفی کنیم.

گوئیم باید مالم است؛ یعن در جلسه گذشته گفتیم مرحوم شاهرودی اصرار دارد که استطاعت نسبت به زاد و راحله شرع
زاد و راحله باشد، اما نسبت به بقیه شرایط مانند صحة البدن و استطاعت سرب به همان اعتبار شرطیت قدرت برمگردد.

همین نتیجه را هم مخواهند بیرند که در کلام مرحوم آقاضیا بود که اگر ما ی استطاعت سرب را از فروع همان قدرت عقلیه
قرار دادیم باید برویم سراغ عقل و عقل مگوید اگر دفع مال به حدّ حرج نمرسد این پول را بده و به حج برو و اگر به حد حرج

مرسد لازم نیست بپردازی.

ارزیاب دیدگاهها
وییم نسبت به استطاعت ماللفظ استطاعت در آیه داریم و ب در اینجا که ما ی اه به مسئله وجود دارد؛ یعندر اینجا دو ن

مشود شرع، اما نسبت به صحة البدن و سرباش مشود عقل (باز نسبت به رجوع به کفایت بوئیم شرع)، این نمشود و
،«به این معناست که «من استطاع إلیه سبیلا ،کن وئیم که این آیه را حمل بر معنای عرفنیست؛ زیرا باید اینطور ب صناع

کس که استطاعت سبیل دارد تا آنجا، یعن قدرت رفتن دارد و عرف مگوید. بعد بوئیم ملیت زاد و راحله، این را شرع
اضافه کرده که نسبت به این استطاعت شرعیه بشود.

ناه دیر آن است که بوئیم استطاعت در آیه یا تماماً عرف است که از این حاشیه[4] مرحوم بروجردی در اینجا معلوم مشود
،زمان ،زاد و راحله، صحة البدن، سرب گرفته است. همه مواردی هم که در روایات آمده از مل استطاعت در آیه را عرف
رجوع به کفایت، همه را عرف گرفته است. لذا طبق مبنای ایشان ما چیزی به نام استطاعت شرع نداریم، اما ناه دیر این

است که بوئیم هر آنچه در روایات آمده به عنوان استطاعت شرعیه بیان شده، منته منافات ندارد ی چیزی که شارع معتبر



مداند عرف هم معتبر بداند؛ چون اشتباه ما این است که مگوئیم صحه البدن را که عرف نمفهمد، اگر شارع معتبر کرد به
عنوان «أنه شارعٌ» است، شارع مگوید: من کس را مستطیع مدانم که همه این استطاعتها در او جمع شود، این مجموع را

استطاعت شرع مگوید.

اگر ما از روایات این را استفاده کردیم (که دیدگاه ما نیز همین است) اما تفی دیر معنا ندارد؛ یعن بوئیم «من استطاع» در
آیه «بالنسبة إل زاد و راحله شرعیةٌ و بالنسبة إل صحة البدن عرفیةٌ عقلیةٌ»! این تفی خودش موجب وهن برای این نظر

است.

نته قابل توجه آن است که گاه در ی مسئلهای مگویند: «فیه اقوال» و قول به تفصیل مآید که فقط در بعض از جاها
تفصیل با تحقیق سازگاری دارد و تفصیل در بسیاری از موارد (از جمله ما نحن فیه) دور از تحقیق است. در ما نحن فیه ی
عنوان در آیه آمده که عبارت است از: «من استطاع الیه سبیلا» که یا باید بوئیم شارع استطاعت عرفیه را اراده کرده است؛
یعن عرفاً مال داشته باشد مریض نباشد عرفاً، راه هم باز باشد، همه اینها را عرف مگوید (همانگونه که از کلمات مرحوم

بروجردی این مطلب را ستفاده مکنیم)، یا بوئیم استطاعت شرعیه.

اما اینه نسبت به بعض از استطاعتها بوئیم شرع است و نسبت به برخ دیر بوئیم عرف عقل است وجه ندارد و ما به
ذوق خودمان نیست که بوئیم چون عرف این را مداند پس عرف است! عرف بداند، ول اینجا شارع به عنوان شارع مگوید:
مستطیع نیست. لذا در اینجا استبعاد روشن گویم راه باید باز باشد. پس اگر برای باز کردن راه باید پول بدهد اینجا اصلامن م

وجود دارد که این «من استطاع» را بوئیم نسبت به مال زاد و راحله شرع است، اما نسبت به صحة البدن عقل است.

پس برای تحقیق در این مسئله باید مبنای خود را روشن کنیم؛ یا باید در این آیه شرع محض شویم و بوئیم تمام اینها جزء
استطاعت شرعیه است، یا عرف محض بشویم مثل مرحوم بروجردی و بوییم همهاش عرف است، اما اینکه بوئیم استطاعت
«بالنسبة إل الزاد و الراحله شرعیةٌ»، اما نسبت به سربیه عرفیةٌ عقلیة، این استبعاد دارد، که ممن است مستلزم استعمال لفظ

در اکثر از معان هم بشود که از این جهت اشال ندارد؛ زیرا بزرگان مگویند مانع ندارد و در اصول قدیم مگفتند محال
است؛ زیرا قرآن مملو از استعمال لفظ در اکثر از معناست.

مطلب دوم: ارزیاب دیدگاه محقق خوی(قده)
مطلب دوم آن است که مرحوم خوئ فرمود: «اذا کان بذل المال حرجیاً یرتفع الوجوب و إن لم ین حرجیاً»[5]، در صورت که

حرج نبود تفصیل دادند بین اینکه این مال ضرر یسیر باشد یا کثیر باشد یا ضرر، ضرر غیر معتدٌ به باشد یا معتدٌ به باشد.

اشال که به ایشان داریم این است که مسئله حرج بعد از ثبوت الوجوب است؛ یعن در اینجا شما اول باید وجوب حج را بر
این آدم ثابت کنید. بنابراین ی راه است که مخواهد حج برود، زاد و راحله و صحة البدن و همه چیز دارد ی ظالم موقتاً

(مثلا امسال) در بین راه قرار گرفته و مگوید باید این مقدار پول به من بده، شما اگر بوئید وجوب حج آمده و «دفع المال اذا
کان حرجیاً»، این وجوب را برمدارد، این در حال است که در اینجا اصلا ش داریم وجوب آمده یا نه؟ با وجود بستن راه و
مطالبه مال نمدانیم آیا اینجا تخلیة السرب هست یا نه؟ نمدانیم آیا اینجا وجوب حج هست یا نه؟ چه مجال وجود دارد که با

«لاحرج» و «لاضرر» تمس کنیم؟

البته این اشال هم بر مرحوم خوئ است و هم بر مرحوم و مرحوم عراق؛ زیرا ایشان در ی بخش از فتوایشان مسئله حرج را
آوردند. در چنین فرض در وجوب حج و تحقق استطاعت ش داریم و با ش در تحقق استطاعت، حج واجب نیست. لذا چرا

مسئله حرج را معیار قرار داده و بوئیم «بذل المال اذا کان حرجیاً»، حرج مآید وجوب الحج را برمدارد! هنوز وجوب



الحجش ثابت نیست تا «لاحرج» بخواهد آن را بردارد، «لاحرج» مگوید: وضو که بر شما واجب است اگر به حدّ حرج رسید
واجب نیست، ول اینجا وجوب الحج اول اللام است. لذا نه مجال است بر اینه مال مسئله «لا حرج» را مطرح کنیم و نه

مجال است که «لاضرر» را مطرح کنیم.

مطلب سوم
مطلب سوم در مورد تفصیل است که محقق عراق(قده) مطرح فرمود که اگر بوییم این استطاعت، شرع است نتیجهاش عدم
وجوب حج است و اگر بوییم این استطاعت عقل است باید سراغ «لاحرج» برویم. به نظر ما در خود این مطلب اشال است؛

زیرا از این جهت فرق نمکند شما چه استطاعت را شرع بدانید و چه عقل بدانید در هر دو صورت ش در شرط الوجوب
دارید و وقت ش در شرط الوجوب دارید، رجوع به «لاحرج» و «لاضرر» معنا ندارد و در هر دو صورت اینطور است.

به بیان دیر؛ اگر گفتیم استطاعت عقل است باید دید عقل با دفع مال یسیر این شخص را باز مستطیع مداند یا نه؟ مگوئیم
اگر ملاک در اینجا عقل است، عقل الآن با دفع المال این را مستطیع مداند یا نه؟ وقت ش داریم که اینجا باید مال بدهد تا رد

شود، آیا عقل در اینجا هم این را مستطیع مداند یا نه؟ با وجود ش نوبت نمرسد که سراغ موانع بیاییم. لذا به نظر ما بین
استطاعت شرع و عقل هم این فرق که مرحوم عراق گذاشت (و در کلام دیران هم این فرق به ی نحوی آمد) محل تأمل و

اشال است.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] ـ «لو استلزم الذهاب إل الحج تلف مال له ف بلده معتد به بحيث يون تحمله حرجا عليه لم يجب، و لو استلزم ترك واجب
أهم منه أو حرام كذلك يقدم الأهم، لن إذا خالف و حج صح و أجزأه عن حجة الإسلام، و لو كان ف الطريق ظالم لا يندفع إلا
بالمال فان كان مانعا عن العبور و لم ين السرب مخل عرفا و لن يمن تخليته بالمال لا يجب، و إن لم ين كذلك لن يأخذ

من كل عابر شيئا يجب إلا إذا كان دفعه حرجيا.» تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 380، مسئله 43.
[2] ـ «و الفرق بين الفرضين واضح فان الغرض ف الأول عبارة عن المنع عن العبور و ف الثان عبارة عن أخذ المال و لذا لو

لم يدفع اليه مال و رجع العابر عن الطريق يتحقق الغرض ف الأول دون الثان فلا مجال لتوهم انه لا فرق بين الفرضين لتوقف
العبور عل دفع المال ف كليهما.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 257.

[3] ـ سوره آلعمران، آیه 97.
[4] ـ نته: اگر در فقه بخواهید به جای برسید باید این حواش عروه را خیل کار کنید، این حاشیه اوج اقتدار اجتهادی آن
اعلم است از چه راه وئید چه کسپرسند شما بخواهید باز آقایان م آدم بخواهد ببیند از بعض اصلا است؛ یعن محش
مگوئید؟ مگفتند از راه حواش عروه، کس که اهل فن هست م‌فهمد که این حاشیه چقدر از قوت و پشتوانهی اجتهادی

برخوردار است. ی وقت هست ی کس فقط احوط وجوب مکند، فالاقوی را احوط مکند البته این هم کار مهم است، نه
اینه بخواهم مقام این جهت و این قسمت را هم بویم فایده ندارد! این هم خیل مشل است. ول این چیز اجتهادی را نشان

نمدهد اما بعض از حواش مثل حواش آقاضیا چقدر آن بنیهی اجتهادی مرحوم آقاضیا را در فقه برای ما نشان مدهد.
[5] ـ «و الصحيح أن يقال: إذا كان بذل المال حرجياً يرتفع وجوبه لنف الحرج و يسقط وجوب الحج، و إن لم ين دفعه حرجياً

و مشقّة عليه و إنما يتضرر به و ينقص ماله فحينئذ لا بدّ من التفصيل بين ما إذا كان الضرر كثيراً و معتداً به فلا يجب بذله
لحومة دليل نف الضرر عل جميع الأدلة، و قد قلنا سابقاً إن دليل لا ضرر يجري ف الحج و نحوه من الأحام الضررية إذا كان

الضرر اللازم أزيد مما يقتضيه طبع الحج و بين ما إذا كان الضرر يسيراً أو قد لا يعد عرفاً من الضرر ف بعض صوره كبذل
خمسة دنانير بالنسبة إل خمسمائة دينار الت يصرفها ف الحج، فلا يبعد القول بوجوب الحج و لزوم تحمل ذلك الضرر اليسير

لصدق تخلية السرب عل ذلك، و نظير ذلك بذل المال لأخذ جواز السفر و نحو ذلك بل ربما تعد هذه الامور من مصارف الحج و
شؤونه.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 189-188.




