
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » حقیقت شرعیه/صحیح و اعم »

در تاریخ ۲۷ مهر ۱۴۰۰

حقیقت شرعیه
جلسه 12 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

خلاصه مباحث گذشته

در بحث وضع استعمال بیان شد که دو اشال از لحاظ ثبوت وجود دارد. اشال اول اجتماع دو لحاظ آل و استقلال بود که
گفتیم این اشال به دو بیان ذکر شدهاست. در بیان اول مرحوم نائین (ره)  متعلق لحاظین را لفظ قرار داد که از این بیان جواب

داده شد. بیان دوم مربوط به مرحوم اصفهان (ره)  بود که مقداری از آن را ذکر نمودیم.

ادامه ذکر بیان دوم برای اشال اول

مرحوم اصفهان (ره)  متعلق را دلالت و حایت قرار داده و مفرماید: در وضع استعمال اشال ثبوت این است که حایت،
هم ملحوظ به لحاظ آل و هم ملحوظ به لحاظ استقلال است؛ به این بیان که در استعمال حایت لفظ از معنا لحاظ آل است

چون قصد تفهیم معنا به مخاطب در آن وجود دارد.

از طرف دیر در وضع، واضع درصدد ایجاد حایت چیزی از چیز دیر است. منته حایت فعل مدنظر نیست بله حایت
شأن را در نظر دارد؛ یعن قابلیت ایجاد حایت در لفظ توسط واضع بوجود مآید. در نتیجه حایت ملحوظ و مقصود

استقلال خواهد شد.

پاسخ مرحوم محقق اصفهان (ره)  از بیان دوم برای اشال اول

ایشان در ادامه از اشال پاسخ داده و مفرماید: پاسخ از این اشال طبق مبنای ما که حقیقت که وضع را اعتبار مدانیم
واضح است؛ به این بیان که واضع قبل از استعمال، تخصیص لفظ را به معنای مذکور اعتبار نموده و آنرا بنا مگذارد و در
مرحله بعد آنرا استعمال مکند. پس قبل از استعمال مقصود از حایت، لحاظ استقلال و در استعمال مقصود از حایت،

لحاظ آل است.

البته اشال این است که طبق این بیان یعن وجود اعتبار قبل از استعمال، نیاز به قرینه داریم و مخاطب باید از طریق متوجه
این اعتبار توسط واضع شدهاست و فرض این است که قرینهای وجود ندارد.

اما طبق مبنای مشهور که وضع را جعل لفظ حاک از معنا یا علامت بر معنا مدانند، نیز این اشال قابل جواب خواهد بود؛ به
این بیان که واضع در استعمال تسبب به وضع پیدا مکند، یعن استعمال را سبب برای جعل لازم قرار مدهد. پس استعمال

لفظ سبب برای جعل لازم یعن وضع خواهد بود در نتیجه مشل حل خواهد شد، چون مگويیم استعمال با قطع نظر از تسبب

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2226
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مقصود آل است. اما اگر التفات به تسبب آن داشته باشیم مقصود استقلال خواهد بود.[1]

کلام مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)

مرحوم صاحب منتق الاصول (ره)  بیان مرحوم اصفهان (ره)  به طریقهای دیر ذکر نمودهاند که به نظر ما صحیح نیست.
ایشان کلام مرحوم اصفهان (ره)  را به گونهای تبیین نمودهاست که از آن تعدد مرحله استفاده مشود.

ایشان در ادامه همان جواب که پیش از این از مرحوم عراق (ره)  و مرحوم امام (ره)  نقل نمودیم را بیان و مفرماید: این
جواب تام است. اما جواب که مرحوم اصفهان (ره)  ذکر نمودهاند را نمپذیرند چون با تعدد مرحله، اشال مرتفع نخواهد

شد.[2]

در وضع استعمال ال ثبوتبازگشت به بیان اش

تا اینجا ی اشال را به دو بیان ذکر نموده و از هر دو پاسخ دادیم؛ یعن اجتماع لحاظین محقق نمشود چون یا مسئله طبیع و
فرد به میان خواهد آمد کما اینکه مرحوم عراق(ره) ، مرحوم امام(ره) ، مرحوم صاحب منتق الاصول(ره)  و جمع دیر این

راه را پذیرفتهاند. یا مسئله تسبب و عدم تسبب را مطرح نمايیم کما اینکه مرحوم اصفهان (ره)  چنین نظری داشتند.

اشال دوم: مرحوم آخوند (ره)  فرمود: در وضع استعمال لفظ بنفسه حایت از معنا مکند و قرینهای در کار نیست.[3]

مرحوم اصفهان (ره) در اشال مفرماید: در باب مجاز نیز همین مسئله وجود دارد؛ یعن زمانکه مگويیم «رأیت اسداً
یرم»، هر چند «یرم» آورده شدهاست، اما آنچه دال بر معنای مجازی است و آنچه استعمال در معنای مجازی شدهاست

«اسد» به تنهای مباشد.

به بیان دیر از عبارت مرحوم آخوند (ره)  استفاده مشود که در باب مجاز باید قرینه جزء دوم دال قرار داده شود؛ یعن بويیم
«اسد» و «یرم» دال بر «رجل شجاع» هستند؛ در حالکه تحقیق این است که در باب مجاز هر چند قرینه در کار است اما

دال همان لفظ مباشد. پس چیزی مطرح شدهاست که هم در معنای حقیق و هم در معنای مجازی وجود دارد.

در توضیح اشال مفرماید: در معنای حقیق لفظ تحیث به حیثت به نام وضع دارد؛ یعن فهم معنای حقیق از لفظ به این
اعتبار است که واضع این لفظ را برای معنای حقیق وضع نمودهاست. در مجاز نیز دلالت لفظ بر معنای مجازی از این باب

است که لفظ تحیث به قرینه دارد.

مستشل مگوید: همانگونه که در دلالت بر معنای حقیق نمگويید لفظ به همراه وضع دال بر معنای حقیق است بله
مگويید لفظ چنین دلالت دارد، در معنای مجازی نیز باید همین مطلب را بويید؛ یعن ولو لفظ متحیث به حیثیت قرینیت است،

اما خود لفظ دال بر معنای مجازی است. پس در هر دو دال لفظ است و از این جهت تفاوت میان آنها وجود ندارد.[4]

پاسخ مرحوم محقق اصفهان (ره)  از اشال دوم

مرحوم اصفهان (ره)  در پاسخ از اشال مذکور مفرماید: هر لفظ که برای معنای حقیق وضع شود و به اعتبار وضع، تعین
در معنای حقیق داشته باشد، طبق قانون «مناسب المناسب مناسب» تعین در معنائ که مناسب با معنای حقیق نیز دارد.



به بیان دیر هر لفظ از ابتدا و بالفعل بر معنای حقیق دارد اما در عین حال شأنیت استعمال در معنای مجازی را نیز دارد. با
کند و قرینه جزء دال نیست و دلالتشود و دلالت بر معنای مجازی فعلیت پیدا مکنار گذشته م ورود قرینه معنای حقیق

ندارد.

پس دلالت لفظ بر معنای مجازی به تبع تعین لفظ در معنای حقیق است و لفظ به تنهائ بالفعل حایت از معنای حقیق دارد و
فعلیت دلالت لفظ با وجود قرینه به معنای تبع و مجازی منتقل مشود.

به بیان دیر در زمان وضع واضع، لفظ به تنهای و بالفعل دلالت بر معنای حقیق دارد. اما در معنای مجازی فعلیت نیاز به
قرینه دارد ولو اینکه در هر دو محور و دال ذات لفظ است.[5]

این جواب نیز در کلام مرحوم صاحب منتق الاصول (ره)  موجود ست که ظاهراً به نظر مرسد به درست نقل نشدهاست.

اشال به وجود استعمال غیر از استعمال حقیق و مجازی

مرحوم آخوند (ره)  در مورد وضع استعمال فرمود: مانع وجود ندارد که وضع استعمال نه استعمال حقیق و نه استعمال
موضوع له نداشتهاست تا لفظ در آن موضوع له استعمال شود. مجازی نیست چون قبلا نیست چون قبلا مجازی باشد. حقیق

موضوع له وجود نداشته است تا تصور علاقه میان معنای حقیق و مجازی ممن باشد.

مرحوم اصفهان (ره)  در توضیح مفرماید: هر چند بیان نمودیم که در وضع استعمال، وضع لازمه استعمال است اما عبارت
مرحوم آخوند (ره)  ظهور در این مطلب ندارد بله از آن استفاده مشود که وضع عین استعمال است. در نتیجه حقیقت

استعمال همان حقیقت وضع است و استعمال مذکور حقیق خواهد بود.

ایشان در ادامه مفرماید: طبق تحقیق ما که استعمال مقدمه وضع و استعمال کننده در استعمال لازم آن که وضع است را اراده
مکند، اشال وجود ندارد که وضع مقارن با استعمال محقق شود لذا استعمال حقیق است. در استعمال حقیق دلیل وجود

ندارد که وضع زماناً مقدم بر استعمال باشد. اما اگر وضع مؤخر از استعمال باشد صحیح نیست.[6]

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] ـ «و التحقيق: أن إنشاء الوضع حقيقة‐ بمعن جعل اللفظ بحيث يح بنفسه بجعل لازمه، و هو جعله حاكيا فعلا بنفسه‐
معقول. فالحاية و إن كانت مقصودة و ملحوظة آليا ف الاستعمال، إلا أنها مقصودة بالاستقلال ف مرحلة التسبب إليها بإنشاء

لازمها و جعله، فتدبر. و أما عل ما عرفت‐ من أن حقيقة الوضع نحو اعتبار من الواضع‐ فيف ف حصول الاختصاص مجرد
سبق الاستعمال بالبناء عل اختصاص اللفظ بالمعن، و هو و إن كان خفيف المئونة‐ بل أخف مئونة من قصد حصوله

بالاستعمال؛ حيث إنه لا حاجة إل التسبب إل حصوله بوجه من الوجوه‐ إلا أنه يحتاج إل دليل.» نهاية الدراية ف شرح الفاية،
ج‏1، ص: 86.

[2] ـ «و قد أورد عل الركن الأول‐ أعن إمان تحقق الوضع التعيين بالاستعمال‐ من جهتين: الجهة الأول: ان ذلك يستلزم
اجتماع اللحاظ الآل و الاستقلال ف ش‏ء واحد. و قد قرب ذلك بوجهين: الأول: ما ذكره المحقق الأصفهان رحمه اله: من ان

الوضع جعل‏ اللفظ بحيث يح عن المعن، فالحاية و الدلالة مقصودة ف الوضع و ملحوظة بنحو الاستقلال، لأن الحاية
المأخوذة فيه ليست الحاية الفعلية الت تحصل مغفولا عنها، بل الحاية الشأنية. بخلافها ف الاستعمال فانها ملحوظة و مقصودة

عل الوجه الآل دون الاستقلال، لأن النّظر الاستقلال فيه متعلق بالمعن. و اما ما به الحاية و هو اللفظ و نفس الحاية، فهما



متعلقان للحاظ الآل. و عليه، فإذا أريد إنشاء الوضع بنفس الاستعمال لزم اجتماع اللحاظين الآل و الاستقلال ف ش‏ء واحد، و
هو الدلالة، ف حين واحد....» منتق الأصول، ج‏1، ص: 188 به بعد.

[2] ـ «التاسع: الحقيقة الشرعية: أنه اختلفوا ف ثبوت الحقيقة الشرعية و عدمه عل أقوال و قبل الخوض ف تحقيق الحال لا
بأس بتمهيد مقال و هو أن الوضع التعيين كما يحصل بالتصريح بإنشائه كذلك يحصل باستعمال اللفظ ف غير ما وضع له كما

إذا وضع له بأن يقصد الحاية عنه و الدلالة عليه بنفسه لا بالقرينة و إن كان لا بد حينئذ من نصب قرينة إلا أنه للدلالة عل ذلك لا
عل إرادة المعن كما ف المجاز فافهم.» كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 21.

[4] ـ هذا بناء عل ما هو المشهور من أن الوضع تعيين اللفظ للدلالة عل المعن بنفسه إخراجا بالقيد الأخير للمجاز؛ حيث إن
الدلالة فيه بالقرينة. فاذا استعمل الشارع‐ مثلا‐ اللفظ ف غير ما وضع له قاصدا به الحاية عنه بنفسه، فقد خصصه به؛ حيث لا
حقيقة للوضع إلا ذلك. و يمن أن يقال: إن نحو حاية اللفظ عن معناه الحقيق و المجازي واحد. توضيحه: أن الدلالة كون اللفظ
أن وضع الواضع يوجب كون اللفظ بحيث يفهم منه المعن تسبة: تارة من الوضع بمعنو هذه الحيثية م ،بحيث يفهم منه المعن

إن التفت إل معناه المجازي بحيث يفهم منه ذلك المعن الوضع. و اخرى من القرينة، فاللفظ «2» المستعمل ف إن التفت إل
القرينة. فما أن وضع الواضع يوجب تحيث اللفظ بهذه الحيثية، و هو واسطة لثبوتها له، كذلك القرينة توجب تحيث اللفظ بهذه

لا به و بالقرينة معا ف ،المعن حال‐ قائمة باللفظ المستعمل ف أي ثبوتها له، و إلا فالدلالة‐ عل واسطة ف الحيثية، و ه
المجاز، كما لا قيام لها باللفظ و الوضع ف الحقيقة.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 87.

[5] ـ «و التحقيق: أن تعيين اللفظ لمعن يوجب تعينه‐ تبعا‐ لما يناسبه، فان مناسب المناسب مناسب، فاللفظ بواسطة الوضع
له صلوح الحاية به عن‏ المعن الموضوع له بالاصالة، و عما يناسبه بالتبع، و حيث إن فعلية دلالته عل الأصل لا مانع لها، فلا

محالة لا تصل النوبة إل الدلالة عل المعن المجازي، إلا بعد نصب القرينة المعاندة لإرادة المعن الحقيق، فالقرينة المعاندة
حيث إنها رافعة للمانع عن فعلية الدلالة عل المعن المجازي فه موجبة لفعلية الدلالة عليه. فيصح ان يقال حينئذ: إن الوضع

تعيين اللفظ للدلالة عل المعن بنفسه، بخلاف المجاز، فان التعيين فقط لا يف ف فعلية دلالة اللفظ بنفسه، بل فعلية الدلالة متوقفة
عل ضم الضميمة، و إن كان ذات الدال هو اللفظ دائما، فتدبر.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 87 و 88.

[6] ـ «إن قلنا: بأن الاستعمال عين الوضع‐ كما هو ظاهر المتن‐ فحقيقة الاستعمال حقيقة الوضع. أو قلنا: بأنّ الوضع يتحقق
مقارنا للاستعمال من باب جعل الملزوم بجعل لازمه، فلا مانع من كونه حقيقة؛ لأن غاية ما يقتضيه الحقيقية عدم تأخر الوضع عن

الاستعمال‐ لا تقدمه عليه زمانا‐ فيف مقارنة الوضع مع الاستعمال زمانا، فضلا عن عينيته له؛ حيث لا تقدّم للاستعمال‐
حينئذ‐ و لو بالعلية، فتدبر.» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 88.


