
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » علائم حقیقت و مجاز »

در تاریخ ۲۴ مهر ۱۴۰۰

علائم حقیقت و مجاز
جلسه 10 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

کلام مرحوم والد معظم (ره) در بررس معنای سوم اطراد

بحث در بیان اقوال و انظار بزرگان در معنای اطراد بود و بیان مرحوم بروجردی(ره) در تشریح اطراد بیان شد. مرحوم والد
ما(ره) دو اشال نسبت به کلام ایشان بیان نمودهاند:

سن استعمال مانند استعمال مجازی در بعضعمومیت ندارد و ح سن استعمال در استعمال حقیقال اول: وجود حاش
مقامات وجود ندارد؛ مثلا اگر پدرِ مرجع تقلیدی از لحاظ اجتماع دارای شغل سطح پایین باشد و شخص آن مرجع تقلید به

شغل پدرش خطاب نماید، هر چند استعمال حقیق است اما چنین استعمال نزد عرف مورد پذیرش نیست.

یا اگر گناهاری در هنام دعا قصد دارد خدای تبارک و تعال را مورد ندا قرار دهد اما به جای اینکه از تعبیر «یا غفّار»
استفاده نماید بوید «یا قهار»، این استعمال نیز در عین اینکه حقیقت است اما مورد پسند عرف نیست و قبیح است؛ برای

اینکه در هر امر باید نام مناسب آن امر را مورد خطاب قرار داد.

اشال دوم: تشخیص حسن استعمال در استعمال حقیق و مجازی فرع بر علم به معنای حقیق و مجازی است؛ یعن ابتدا باید
بدانیم موضوع له لفظ و معنای حقیق یا مجازی آن چیست و سپس دید در این مقام متوان لفظ را در معنای حقیق یا مجازی

استعمال نمود یا خیر؟! پس اگر علم به معنای حقیق یا مجازی نداشته باشیم، مسأله حسن و قبح استعمال ممن نیست.[1]

بررس کلام مرحوم والد معظم(ره)

با توجه به بیان که از کلام مرحوم بروجردی(ره) داشتیم واضح است که ایشان فرمود: در مجاز امر اضافهای به تبع مصحح
مجاز وجود دارد که این مصحح و ادعا در معنای حقیق وجود ندارد.

این ادعا و مصحح در بعض موارد ممن و در بعض موارد ممن نیست. مثلا در بعض موارد امان دارد رجل شجاع  ادعائاً
مصداق برای حیوان مفترس باشد و در بعض موارد ممن نیست. اما حیوان مفترس برای استعمال در هر حیوان ناطق نیازی به

ادعا دارد.

مرحوم والد ما(ره) دو مثال نقض در اشال اول بیان نمودند که ظاهراً هیچ کدام مورد قبول نیست. در مثال اول استعمال
صحیح است و لفظ در معنای حقیق استعمال شدهاست اما قبیح است یعن در باب استعمالات حقیق از حیث صحت

استعمال تنها نیاز به وضع داریم. اما در استعمالات مجازی اگر ادعا نباشد استعمال غلط است نه اینکه استعمال صحیح و در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2221
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عین حال قبیح باشد.

لذا آنچه مرحوم شهید صدر(ره) مفرماید که قرینه در باب مجازی برای فهم معنای حقیق است نه صحت استعمال که با
توجه به مسائل مطرح شده صحیح نیست؛ به این جهت که اگر قرار باشد لفظ در معنای مجازی استعمال شود نیاز به قرینه دارد

و بدون قرینه استعمال غلط است؛ مانند اینکه لفظ را در معنائ کاملا اجنب استعمال نمائیم.

پس در جای که هیچ قرینه و ادعائ وجود ندارد، نمگویند استعمال قبیح است بله مگویند غلط است. چه رسد به اینکه این
ادعا در برخ مقامات وجود داشته باشد و در برخ وجود نداشته باشد.

به بیان دیر هر چند در عبارات مقرر مسئله حسن الادعا بیان شدهاست اما مراد مرحوم بروجردی(ره) از مجموع کلمات،
صحت و عدم صحت ادعا مباشد؛ لذا چنین به نظر مرسد در اشال مرحوم والد(ره) میان صحة الإدعا و حسن الإدعا و

صحة الاستعمال و حسن الاستعمال خلط شدهاست.

اشال دوم نیز قابل پاسخ است به این بیان که پس از تتبع ملاحظه مکنیم لفظ در تمام موارد در ی معنا استعمال مشود
اما نسبت به معنای دیر چنین نیست؛ یعن در برخ موارد استعمال مشود و در برخ دیر موارد استعمال نمشود. لذا همین

عدم اطراد علامت است برای اینکه معنای مذکور معنای مجازی است.

بله اگر استعمال اول معیار باشد و بخواهیم میان معنای مجازی و حقیق فرق قائل شویم این کلام صحیح است. اما مدعا این
نیست چون باید موارد مختلف استعمال بررس شود تا ببینیم در هنام استعمال از لفظ کدام معنا بدون وجود قرینه به ذهن

خطور مکند.

جمعبندی بحث

تا اینجا مبنای مرحوم اصفهان(ره) را ذکر و اشالات آنرا پاسخ دادیم. بیان مرحوم عراق(ره) و مرحوم خوئ(ره) را ذکر و
اشالات آنرا ذکر نمودیم و به نظر ما این تفسیر قابل قبول نبود. بیان مرحوم بروجردی(ره) نیز ذکر شد و اشالات آنرا نیز

پاسخ دادیم. پس برای اطراد دو بیان صحیح وجود دارد و لذا متواند نشان برای حقیقت و عدم اطراد نشان برای مجاز باشد.

کلام مرحوم شهید صدر(ره)

مرحوم صدر(ره) برای اطراد چهار معنا ذکر نمودهاند:

الف‐ اطراد التبادر: این بیان همان بیان مرحوم عراق(ره) است و اشالات نیز همان است که ذکر شد. طبق این بیان اطراد
طریق و سراج برای تبادر است.

ب‐ اطراد الاستعمال: ایشان این بیان را به مرحوم خوئ(ره) نسبت مدهند. اما به نظر ما روح بیان مرحوم خوئ(ره) به کلام
مرحوم عراق (ره) بر مگردد.

ج‐ اطراد التطبیق: این بیان همان بیان است که در کلمات مرحوم اصفهان(ره) ذکر شده بود. مرحوم صدر(ره) در ادامه
مفرماید: مرحوم آخوند(ره) بر این بیان اشال دارند؛ در حالکه گفتیم مرحوم آخوند(ره) هیچ معنائ برای اطراد ذکر ننمودهاند



و شاید اطراد نزد ایشان معنائ واضح مثل اطراد الاستعمال داشتهاست.

مرحوم آخوند(ره) علامیت اطراد را به این شرط پذیرفتهاند که ملاک در علائق مجاز نوع العلاقه باشد در نتیجه اطراد علامت
حقیقت و عدم اطراد علامت مجاز خواهد بود. اگر ملاک در باب مجاز صنف العلاقه باشد، اطراد هم در حقیقت و هم در مجاز

علامیت دارد. اما مرحوم آخوند(ره) مختار خود را در باب علاقه بیان ننمودهاند.

آنچه در ذهن صاحبان این فن وجود دارد، نوع علاقه است یعن استعاره در جای است که علاقه مشابهت باشد نه اینکه
مشابهت در شجاعت ملاک باشد. یا علاقه سببیت و مسببیت باید در میان باشد اما وجود سببیت و مسببیت در چه چیزی را
بیان ننمودهاند. اگر این ملاک باشد در استعمال حقیق اطراد وجود دارد اما در استعمال مجازی اگر ملاک نوع العلاقه باشد

اطراد وجود ندارد پس متواند به مرحوم آخوند(ره) نسبت داد که ایشان اطراد را علامت حقیقت و عدم اطراد را علامت مجاز
مداند.

د‐ اطراد الاستعمال غیر از معنای دوم.[2]

تعارض الاحوال

بحث بعد مسئله تعارض الاحوال است که در آن دو مطلب بررس مشود:

الف‐ دوران معنای حقیق و احوال خمسه یعن تخصیص، تجوز، اشتراک، نقل و اضمار: اگر امر دائر شد که لفظ را بر معنای
حقیق یا ی از این احوال حمل نمائیم، تردیدی نیست که لفظ باید بر معنای حقیق حمل شود.

ب‐ دوران میان ی از احوال خمسه باشد: اگر امر دائر میان مجاز و اشتراک یا تخصیص و اشتراک یا تخصیص و نقل بود،
مرحوم آخوند(ره) مفرماید: اصولیین وجوه را برای ترجیح ذکر نمودهاند؛ مثلا گفتهاند اگر امر دائر میان مجاز و اشتراک بود،

اشتراک یا مجاز بر دیری به این جهت مقدم است چون استعمال آن نسبت به طرف دیر بیشتر است.

ایشان در ادامه مفرماید: تمام این وجوه استحسان و ظن است و اعتباری ندارد مر اینکه به حد ظهور برسد؛ مثلا اگر لفظ
به جهت کثرت، ظهور در معنائ داشت همان را مقدم مکنیم. بعد از مرحوم آخوند(ره) نیز این مسئله پذیرفته شدهاست.

طبق مبنای حجیت ظن در موضوعات اگر واقعاً این وجوه ظن باشد و اثبات نماید که استعمال لفظ در معنا به نحو مشترک
لفظ یا مجازی باشد، موضوع از موضوعات است و اگر وجه ظن اقامه شد که مجاز بهتر از اشتراک یا بالعس مباشد،
طبق مبنای ما معتبر است. لذا پذیرش وجوه استحسان در تعارض احوال قبل از معاصرین، به این جهت بودهاست که آنها نیز

حجیت ظن در موضوعات را پذیرفته بودند.

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] ـ «و فيه: أولا: أنّه لا يحسن إطلاق الحقائق بنحو الإطلاق، فلا بدّ لها أيضا من المناسبة، كقولنا بعد العلم باسم زوجة أحد:
السلام عليك يا زوج فلانة، فإنّه مع حقيقته قبيح، حتّ ف باب الأدعية لا بدّ لنا من رعاية المناسبة ف القول؛ لأنّه لا يقال ف مقام

طلب المغفرة‐ مثلا‐: يا قهار، اغفر ل، بل يقال: «يا غفّار، اغفر ل»، مع أنّ كليهما من الحقائق. و ثانيا: أنّ إحراز حسن إطلاق
د أنّ هذا الإطلاق حسن أو قبيح، إيف يحرز الجاهل أو المتردف العلم بهما، و إ المجازات متوقّف عل الحقائق و عدم حسنه ف



أن يتصور هاهنا أيضا العالم و المستعلم، و هو خارج عن محل البحث.» دراسات ف الأصول، ج‏1، ص: 224 و 225.
[2] ـ علامية الاطراد: و أما الاطراد و استعلام الوضع به فيمن أن يراد به أحد معان: الأول: اطراد التبادر؛ بأن يطلق المستعلم

اللفظ مرارا عديدة و ف أوضاع و حالات مختلفة و يتبادر منه ف جميع ذلك معن واحد. و الاطراد بهذا المعن يون بحسب
الحقيقة مشخصا لصغرى علامية التبادر و ليس علامة مستقلة، لما تقدم من أن التبادر و انسباق معن من اللفظ انما يون علامة

عل الحقيقة فيما إذا كان حاقيا أي مستندا إل الوضع لا القرينة أو الأنس الشخص، و باطراد التبادر ينف عادة استناد التبادر
إل غير الوضع، خصوصا إذا استعان المستعلم بتبادر غيره أيضا، إذ ينف به احتمال ارتاز قرينة عامة ف حياة فرد معين

تصرف ذهنه عن المعن الحقيق. الثان: اطراد الاستعمال، و يراد به صحة استعمال اللفظ ف معن معين ف موارد مختلفة مع
إلغاء جميع ما يحتمل كونه قرينة عل إرادة المجاز و قد ذكر السيد الأستاذ‐ دام ظله‐ ان هذا الأسلوب هو الطريقة الوحيدة

المتبعة غالبا لمعرفة الحقيقة و الوضع. و يرد عليه: ان اطراد الاستعمال ف موارد مختلفة مع إلغاء ما يحتمل كونه قرينة لا تتوقف
عل أن يون المعن المستعمل فيه اللفظ ف تلك الموارد حقيقيا بل قد يون مجازيا؛ لأن الاستعمال المجازي بلا قرينة صحيح

أيضا. و كأنه وقع خلط بين اطراد الاستعمال ف معن و اطراد انسباقه من اللفظ ف موارد عديدة الّذي سميناه باطراد التبادر، فان
الأخير علامة عل الحقيقة دون الأول. الثالث: الاطراد ف التطبيق بلحاظ الحيثية الت أطلق من أجلها اللفظ، كما إذا أطلق (الأسد)

عل حيوان باعتباره مفترسا و كان مطردا ف تمام موارد وجود حيثية الافتراس ف الحيوان فيون علامة كونه حقيقة ف تلك
الحيثية. و قد اعترض عليه المحقق الخراسان (قدس سره): بأن هذا المعن من الاطراد ثابت ف المعان المجازية أيضا إذا كان

يحفظ فيه مصحح المجاز و إنما لم يطرد تطبيق استعمال (الأسد) مثلا ف جميع موارد المشابهة مع معناه الحقيق لعدم كفاية
مطلق الشبه ف تصحيح المجاز بل لا بد من المشابهة ف أبرز الصفات، و مع حفظ ذلك يون الاستعمال مطردا. و هذا الاعتراض

متجه. الرابع: اطراد الاستعمال من دون قرينة، لا بمعن الاستدلال بصحة الاستعمال مطردا بدون قرينة عل نف المجازية ليرجع
و ليرد عليه: ما تقدم من أن الاستعمال المجازي صحيح بدون قرينة لأن القرينة مقومة لانفهام المعن ،التقريب الثان إل

المجازي لا لصحة استعمال اللفظ فيه، بل بمعن الاستدلال بشيوع الاستعمال ف معن بلا قرينة عل أنه المعن الحقيق، لأن الأمر
يدور بين أن تون جميع تلك الاستعمالات الثيرة مجازا من دون قرينة أو حقيقة، و المجاز بلا قرينة و إن كان استعمالا صحيحا

و واقعا خارجا و لنه لا شك ف عدم كونه مطردا و شائعا بحيث يشل اتجاها نوعيا ف الاستعمالات، فيون الاطراد المذكور
نافيا لاحتمال المجازية لا محالة.» بحوث ف علم الأصول، ج‏1، ص: 169 تا 171.


