
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« و غیری تا وجوب شرع اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » واجب نفس

در تاریخ ۱۴ اردیبهشت ۱۳۸۲

مقدمه واجب/وجوب شرعیه مقدمه واجب
جلسه 73 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس استدلال به وجدان توسط قائلین به ملازمه

عرض کردیم دلیل اول قائلین به ملازمه که مهمترین دلیل بنظر خودشان است؛ وجدان است. ادعا کردهاند که وجدان أقوی
شاهد است بر اینه بین وجوب شرع ذی المقدمه و وجوب شرع مقدمه ملازمه وجود دارد.

عرض کردیم برخ از بزرگان درست نقطه مقابل این ادعا مگویند وجدان، حاکم بر عدم ملازمه است.

در آخر نتیجه گرفتیم نهایتا به این نقطه مرسیم که چنین ادعای برای ما ثابت نیست و نمتوانیم به دلیل وجدان استدلال کنیم.

تحقیق در استدلال به وجدان

حالا باز در بحث امروز مخواهیم تحقیق نسبت به این دلیل ارائه دهیم و آن این است که از کسان که ادعا مکنند وجدان،
حاکم بر ملازمه است، سوال مکنیم وجدان حم به ملازمهی چه چیز با چه چیز دارد؟

دو احتمال بیشتر وجود ندارد. ی احتمال این است که وجدان، حاکم بر ملازمه بین الإرادتین است، احتمال دوم این است که
وجدان، حاکم به ملازمه بین البعثین و بین الطلبین است. حالا هر دو را باید بررس کنیم.

که به وجدان استدلال کردهاند این است که بین الارادتین ی اگر مراد مثل مرحوم شیخ انصاری و مرحوم آخوند و کسان
ملازمهای وجود دارد، یعن اگر مولا ذی المقدمه را اراده کرد، همین مولا اراده مقدمه را دارد. که بوییم بین این دو اراده،

ملازمه وجود دارد، باز در همینجا اگر بخواهد بین این دو اراده ملازمه وجود داشته باشد، سه تصویر دارد؛

تصویر اول: اراده مقدمه، معلول اراده ذی المقدمه است. همانطور که بین علت و معلول، ملازمه وجود دارد، اینجا هم بوییم
اراده مقدمه، معلول اراده ذی المقدمه است.

تصویر دوم: اراده مقدمه، از قبیل لازم ماهیت برای اراده ذی المقدمه است.

تصویر سوم: نه عنوان معلولیت در کار باشد و نه عنوان لازم ماهیت درکار باشد، خود اراده مقدمه، ی مبادی مستقل دارد و
با تحقق آن مبادی، این اراده تحقق پیدا مکند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/100
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اگر حاکم به ملازمه بخواهد بوید این دو ملازمه وجود دارد، از ی از این سه فرض خارج نیست. در این سه فرض، فرض اول
و دوم، مسلّما باطل است. اما فرض سوم فرض صحیح است، اما به درد این مدع و مستدل نمخورد. چرا؟

فرض اول این است که بوییم وجدان حم مکند به ملازمه بین اراده ذی المقدمه و اراده مقدمه، بطوری که اراده مقدمه،
معلول اراده ذی المقدمه باشد. یعن مولا وقت ذی المقدمه را اراده کرد، این ارادهی ذی المقدمه، علت فاعل برای اراده مقدمه
شود. این باطل است. برای اینه هر ارادهای خودش دارای ی مبادی و مقدمات در نفس انسان است و هیچ ارادهای نمتواند

تواند علت فاعلنماز را اراده کرده است، اراده نماز نم لازم دارد. مولا وقت ر شود. اراده خودش مقدماتعلت برای اراده دی
برای اراده وضو باشد. بله خود اراده وضو، نیاز به این دارد که مولا اول وضو را تصور کند، فائده وضو را تصدیق کند، بعد از

این تصور و تصدیق، وضو را اراده کند.

پس اراده مقدمه، لا یعقل که معلول اراده ذی المقدمه باشد.

فرض دوم این است که بوییم این از قبیل لازم ماهیت است، یعن همانطور که زوجیت لازمهی اربعه است، اینجا هم بوییم
اراده مقدمه، لازمه خود اراده ذی المقدمه است و مثل لازم ماهیت مماند.

این هم باطل است برای اینه در لوازم ماهیت، همانطور که خود ماهیت امری اعتباری است، بنابر آن تحقیق که در فلسفه
شده، لوازم آن هم امری اعتباری است. و حال آنه این اراده، امری اعتباری نیست. ارادهای که در نفس مولا برای مقدمه ایجاد

شده، امری اعتباری نیست. لذا نمتوانیم بوییم اراده مقدمه، از قبیل لازم ماهیت است.

باق مماند فرض سوم؛ بوییم ملازمه به این معنا است که هر وقت مولا ذی المقدمه را اراده مکند، مقدمه را تصور مکند،
مبادی اراده در نفس مولا ایجاد مشود و بدنبال آن اراده مقدمه در نفس مولا منقدح مشود.

بر این فرض اشال متوجه نیست، یعن اگر کس مگوید بین الارادتین ملازمه وجود دارد به این معنا، نه به معنای اول و دوم،
این اشال متوجهاش نیست، اما لا ینفع للمدع، لن به حال مدع فائدهای ندارد. برای اینه ما دیروز عرض کردیم ادعا این
است که بوییم بین وجوب شرع مولوی ذی المقدمه و وجوب شرع مولوی مقدمه ملازمه وجود دارد، در این نزاع مقدمه
واجب، دنبال اثبات ی حم شرع برای مقدمه هستیم. حالا در این بیان که گفتیم، فقط ی ارادهای در اینجا وجود دارد و

اراده، عنوان حم شرع طبق قول مشهور ندارد.

پس اگر وجدان که حاکم بر ملازمه است، ملازمه بین الارادتین مراد باشد، این توضیح و تحقیقاش همین بیان است که عرض
کردیم.

حال اگر قائل که م‌گوید وجدان حاکم به ملازمه است، ملازمه بین الطلبین و بین البعثین را اراده کند، بوید اگر مولا ذی
المقدمه را طلب کرد، اگر مولا بعث را نسبت به ذی المقدمه متوجه کرد، وجدان مگوید همین مولا طلب و بعث نسبت به

مقدمه دارد، بوییم بین الطلبین و بین البعثین در اینجا ملازمهای وجود دارد، اینجا باز همان احتمالات در فرض ارادتین مطرح
مشود که بوییم مراد چیست؟

آیا مراد این است که بعث به مقدمه معلول بعث به ذی المقدمه است؟ اینکه نیست!

آیا مراد این است که بوییم از قبیل لازم ماهیت است؟ این هم نیست!



آیا مراد این است که بوییم حتما وجدان مگوید اگر مولا بعث را متوجه ذی المقدمه کرد، مقدمه را تصور و تصدیق به فائده
مکند و اراده مکند و بعث را هم حتما به مقدمه متوجه مکند؟ این برای ما قابل قبول نیست. نمتوانیم بپذیریم وجدان این

ملازمه را حم کند و بوید اگر مولا بعث را متوجه ذی المقدمه کرد، حتما این مولا بعث را هم متوجه مقدمه مکند.

نتیجه تحقیق: اینها که مگویند وجدان، حاکم بر ملازمه است، اگر بین الارادتین اراده کنند، دو فرض آن باطل و ی فرض آن
صحیح است. اما آن فرض که صحیح است؛ لا ینفع للقائل، فائدهای ندارد.

ادعا این است که مخواهیم حم را برای مقدمه ثابت کنیم. اثبات کنیم در هر دو، اراده وجود دارد، اراده فایده ندارد. اگر مراد
این است که بویند وجدان، حاکم به ملازمه بین البعثین است، اینجا به هیچ وجه قبول نداریم.

یعن اگر فرض معلولیت و فرض لازم ماهیت را کنار بذاریم، چنین ملازمهای را نمتوانیم بپذیریم.

نتیجه بررس تمس به وجدان

لذا روی این بحث و این تحقیق برای شما روشن مشود که نمتوانیم در بحث مقدمه واجب مسأله وجدان را بعنوان دلیل قرار
دهیم.

پس عمده ادله قائلین به ملازمه در ضمن آن دوازده دلیل که در کتاب تقریرات آورده، دلیل وجدان است که نپذیرفتیم.

دلیل دوم قائلین به ملازمه؛ استدلال محقق نائین

دلیل دوم قائلین به ملازمه بیان است که در کلمات مرحوم محقق نائین(قده)[اجود التقریرات1: 335] آمده است.

عرض کردیم مرحوم نائین هم مثل مرحوم شیخ و مرحوم آخوند از کسان است که قائل به وجوب مقدمه واجب است و مقدمه
واجب را واجب مداند.

آیا بین اراده مقدمه و اراده ذی المقدمه ملازمه وجود دارد یا نه؟ اگر کس ،وینفرموده اول ببینیم در ارادههای ت مرحوم نائین
خوردن آب را اراده مکند، خوردن آب مشود ذی المقدمه، این متوقف است بر اینه چند قدم راه برود و این لیوان را بردارد و

بخورد. روشن است که ارادهای قهری نسبت به این مقدمه پیدا مکند. وقت کس قهرا ذی المقدمه را اراده مکند، یعن اصلا
چارهای نیست، پس قهرا مقدمات آن را اراده مکند. در اراده توین مسأله روشن است. هرجا اراده ذی المقدمه باشد، اراده به

مقدمه هم تعلق پیدا مکند.

بعد ایشان کبرای کل ارائه دادهاند و گفتهاند وزان اراده تشریع، وزان اراده توینیه است. یعن بین اراده تشریعیه و اراده
توینیه فرق وجود ندارد، إلا در متعلق.

در اراده توین، اراده به فعل خود مرید تعلق پیدا مکند، من اراده مکنم آب بخورم، متعلق اراده، خود فعل من است، اما در
کند. فرق بین اراده تشریعلف نماز بخواند، اراده به صدور الفعل من الغیر تعلق پیدا مکند ممولا اراده م اراده تشریعیه وقت

و توین در همین است.



در اراده توین فعل از خود مرید صادر مشود، اما در اراده تشریعیه فعل از غیر، صادر مشود اما فرد دیری بین اینها
نیست.

اراده تشریعیه با اراده توینه فقط در همین ی نقطه فرق دارند، اما حقیقت آنها و در تمام خصوصیات مثل هم هستند.

حالا که در اراده توینیه مگوییم اراده به ذی المقدمه، ملازم با اراده به مقدمه است، پس در اراده تشریعیه هم باید همین حرف
را بزنیم. اگر مولا اراده تشریعیهاش تعلق پیدا کرد به اینه فعل از غیر صادر شود، و این فعل اگر مقدمات دارد، باید اراده

تشریعیه مولا به این مقدمات هم تعلق پیدا کند. مرحوم نائین از این راه مسأله وجوب مقدمه واجب را اثبات مکنند.

نتهای که مرحوم نائین در اینجا دارند، غالبا مخصوصا بعدا که ادله منرین ملازمه را بیان کنیم، منرین ملازمه مگویند
وقت مقدمه دارای وجوب و لابدیت عقل است، گفتیم در لابدیت عقل مقدمه، تردیدی وجود ندارد، چه فایدهای وجود دارد که

شارع مقدمه را واجب کند؟ وجوب شرع مقدمه لغو مشود. مرحوم نائین مفرماید این مسأله لغویت، در جای است که ما
دنبال ی غایت و فایدهای باشیم، بوییم حالا که شارع مخواهد این مقدمه را واجب کند، چه فایدهای بر آن مترتب است. اگر

بوییم وقت مقدمه لابدیت عقلیه دارد و فایدهای بر آن مترتب نیست، آناه مشود لغو.

اما ایشان مفرمایند ما ادعای داریم که با این ادعا مجال برای این اشال و مسأله لغویت باق نمماند، و آن این است که
اراده متعلق به مقدمه، قهری است، وقت قهری شد یعن قابل انفاک نیست. مولا نمتواند ذی المقدمه‌ی مقدمه را اراده کند، اما

مقدمه آن را اراده نند. در امور قهریه بدنبال اینه این فایده و غایتاش چیست نخواهیم بود.

ادعای ما این است که وقت مولا ذی المقدمه را اراده مکند، قهرا باید مقدمه را اراده کند و مفری ندارد و بین این دو اراده،
انفاک امان ندارد.

خلاصه دلیل دوم که مرحوم نائین ارائه کردهاند این شد که بین اراده ذی المقدمه و اراده مقدمه انفاک نیست. اراده تشریعیه
هم مانند اراده توینیه است. پس در ارادههای تشریعیه هم نباید بین اراده ذی المقدمه و اراده مقدمه انفاک باشد، لذا مدعا ثابت

مشود و آن حم به وجوب شرع مولوی مقدمه است.

البته این دلیل را مرحوم نائین بصورت دلیل مستقل ذکر کرده است، اما مرحوم محقق عراق(نهایة الافار1: 351) این مطلب
را ممل همان دلیل اول که وجدان است قرار دادهاند، یعن بین وجدان و بین این مطلب بعنوان دو دلیل تفی نرده‌اند.

مرحوم محقق عراق هم از کسان است که قائل به وجوب مقدمه واجب است و ایشان هم بهترین دلیل را وجدان مدانند. آناه
بعنوان تمیل وجدان، این مسألهی اراده تشریعیه مانند اراده توینیه است را ذکر مکنند.

نقد استاد بر دلیل محقق نائین

 آیا این دلیل محقق نائین دلیل تام است یا خیر؟ آیا از این راه متوانیم اثبات کنیم مقدمه واجب، واجب است یا نه؟ برای نقد
بر مرحوم نائین اولا ما قبلا در مباحث گذشته عرض کردیم این تقسیم اراده به اراده تشریع و توین درست نیست. ما ی نوع

اراده بیشتر نداریم و آن هم اراده توینیه است و آنچه که اسمش را مگذارند اراده تشریعیه، از باب مسامحه است و تحقیق آن
را مفصل عرض کردیم.

به اراده تشریعیه نمتوان اراده گفت، اراده فقط در جای است که متعلق آن، صدور فعل از مرید باشد، اما اراده انسان یا اراده



مولا تعلق پیدا کند به صدور فعل از غیر، امری است که درست نیست و متعلق اراده نیست.

ثانیا گفتیم در اینجا ملازمه بین ارادتین برایمان کاف نیست. در تحقیق که در مسأله ارائه دادیم عرض کردیم ملازمه بین الارادتین
ولو به فرض سوم قابل تصویر باشد، اما به درد ما نمخورد. ما ملازمه بین البعثین و بین الخطابین را لازم داریم، لذا ملازمه

بین الارادتین هم اگر باشد فایدهای ندارد.

وینو اراده ت گویید فرق بین اراده تشریعوارد است این است که شما چرا فقط م ری که بر مرحوم نائینال دیثالثا اش
برای متعلق اراده است. خیر، ی فرق دیر آن هم همین است، چون در اراده توینیه، متعلق اراده فعل مرید است، آنجا مرید

راه ندارد برای اینه آن فعل و ذی المقدمه را انجام دهد، إلا آنه قبل از آن، مقدمه را انجام دهد. اما در اراده تشریعیه اینچنین
نیست، ممن است مولا اراده تشریعیهاش به ذی المقدمه تعلق پیدا کند ولو اینه علم دارد به اینه ملف، ذی المقدمه را انجام

نمدهد و یا علم دارند به اینه ملف مقدمه را انجام نمدهد، و لو اینه مداند ملف مقدمه و یا خود ذی المقدمه را انجام
نمدهد، اما اینجا اراده به او تعلق پیدا مکند.

لذا همین مطلب که بیان شد قبلا هم گفتهاند، فرق مهم و ی از احام مهم که اینجا مطرح کردند این است که در اراده
توینیه، تخلف امان ندارد، در اراده تشریعیه تخلف امان دارد.

بیان محقق بروجردی پیرامون اراده تشریعیه

ی بیان مرحوم محقق بروجردی در نهایة الاصول دارند، ایشان برای اراده تشریعیه ی بیان دیری دارند که اصلا عمده اینه
من این دلیل مرحوم نائین را بیان کردم و متعرض شدم در اینجا، این است که دیدیم حیف است این مطلب مرحوم آقای

بروجردی را متعرض نشویم. ما اصلا م‌خواستیم بحث ادله منرین و مصدقین را ی روز ذکر کنیم و تمام شود، اما دیدیم
نات وجود دارد و انصاف نیست انسان زود از آنها عبور کند.

ایشان در کتاب نهایة الاصول، صفحه 201 در نیم صفحه تحقیق دارد که عرض م‌کنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


