
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 41) »

در تاریخ ۲۰ مهر ۱۴۰۰

کتاب الحج
جلسه 9 

حيمالر نمحالر هال مبِس
رِينالطَّاه هآلدٍ ومحِدَنَا ميس َله عال َلصو ينالَمالْع ِبه ردُ لمالْح

ربنوع چهارم استطاعت: استطاعت س

قسم چهارم استطاعت، استطاعت سرب است. تا به حال سه قسم را بیان کردیم: استطاعت مال، استطاعت بدن، استطاعت
زمان، ادله و مسائلش را ملاحظه فرمودید. قسم چهارم استطاعت سرب است؛ یعن شخص در صورت مستطیع است که

تخلیة السرب باشد.
معان («ربس») متعدد آمده است. به فتح سین چند معنا برایش ذکر شده و به کسر سین کلمه «سرب» در لغت به معان

ه برود مانعخواهد برای مکه م در راه گویند: «تخلیة السرب» یعنطریق. آقایان م رب» یعنری. به فتح سین «سدی
وجود نداشته باشد و راه برای او مفتوح باشد ول ی مقداری اگر ما تأمل کنیم، من به نظر مرسد که کلمه «تخلیة السرب»

کنایه است و فقط مسئله راه را نمخواهد بوید، بله «تخلیة السرب» یعن کس مستطیع است و استطاعت مال و بدن دارد
و سالم هم است و از نظر زمان هم مشل ندارد.

گفتار اول: معنای «تخلیه السرب»

«تخلیة السرب» یعن هیچ مانع برای انجام این عمل نیست حت خوف راه، معمول فقها تخلیة السرب را مطرح کردند و بعد
مواردی را به «تخلیة السرب» ملحق کرده و گفتهاند: سرب یعن اینکه در این راه که برای حج مخواهد برود مانع نباشد: «أن
لا یون ف الطریق مانع لا یمن معه الوصول إل المیقات أو إل اتمام الاعمال». بعد مگویند: «و کذا»، حت در عبارت امام
خمین(قدس سره) اینگونه آمده است: «و کذا لو کان خائفاً عل نفسه أو بدنه أو عرضه أو ماله و کان الطریق منحصراً فیه»،

ی راه است که اگر در این راه بخواهد برود خوف جانش را دارد، خوف بر مالش دارد، این را ملحق به «تخلیة السرب»
کردند.

پرسش ما این است که آیا نمشود بوئیم اصلا تخلیة السرب ی معنای کنای است؟ در روایات متعدد مسئله تخلیة السرب
آمده که قبلا هم روایاتش را خواندیم. در روایت حفص کناس از این آیه شریفه از امام(علیه السلام) سؤال مکند که معنای این

قول خدای تبارک و تعال چیست: «و له عل الناس حج البیت من استطاع إلیه سبیلا»،[1] حضرت مفرماید: «من کان
صحیحاً ف بدنه مخل سربه له زاد و راحله فهو ممن یستطیع الحج».[2]

لغت مگوید: «فلانٌ واسع السرب»، اینجا سرب را در مورد صدر و قلب استعمال کرده است؛ یعن آدم که نران ندارد،
آرامش دارد و واسع الصدر است.[3] یا وقت عرب مخواهند بویند به کس گیر ندهید مزاحم نشوید و بذارید با راحت کارش

را انجام بدهد مگوید: «خل له سربه».[4]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2222
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


به نظر مرسد که این کنایه باشد و اگر کنایه باشد نیاز نیست که آن مواردی که بعداً مگویند: «و کذا»، بوئیم ملحق به تخلیة
السرب است، بله خودش داخل در همین تعبیر مشود و ما ثمرهاش را عرض مکنیم. پس این نته اول درباره معنای تخلیة

السرب که نباید جمود بر لفظ سرب به معنای طریق داشته باشیم و فقط همین را معنا کنیم، بله تخلیة السرب کنایه است.

گفتار دوم: ادله شرطیت استطاعت سرب

دلیل بر مسئله اینکه تخلیة السرب قید برای استطاعت است عبارت است از روایات فراوان که استطاعت در خود آیه را معنا
کرده است؛ یعن از امام (علیه السلام) سؤال کردند «من استطاع إلیه سبیلا» و استطاعت سبیلیه به چه معناست؟ حضرت

مفرمایند: استطاعت سبیلیه یعن کس که زاد و راحله دارد، صحة البدن دارد، تخلیة السرب هم دارد.[5]

مرحوم والد ما به این نته اشاره دارند که از روایات استفاده مشود که ائمه(علیهم السلام) مفرمایند: خود تخلیةالسرب هم از
آیه استفاده مشود؛ یعن استطاعت سبیل فقط زاد و راحله نیست، فقط صحة البدن نیست، باید در این راه مانع از وصول

میقات و اتمام اعمال نباشد.

بررس فروع دیر در مسئله 42 تحریر الوسیله

هم مرحوم سید در عروه مسئله 63 و هم مرحوم امام در تحریر مفرمایند: «و الاستطاعة السربیه بأن لا یون ف الطریق مانع لا
یمن معه الوصول إل المیقات»؛ ی مانع که امان وصول میقات با آن مانع وجود ندارد، «أو إل تمام الاعمال و إلا لم یجب

»، اما اگر کس بتواند مانع را برطرف کند آن هم بسهولة نه بمشقة و بحرج، واجب نیست؛ یعن اگر کس استطاعت سربیه
نداشت حج بر او وجوب پیدا نمکند.

مرحوم امام در ادامه مفرماید: «و کذا (یعن «لا یجب الحج») لو کان خائفاً عل نفسه»؛ اگر کس خوف بر نفسش دارد و
مگوید این راه راه است که فرض کنید منحصر به دریاست و هیچ راه دیری وجود ندارد، این هم آدم است که اگر از راه

دریای برود خوف تلف جانش است، «خائفاً عل بدنه»؛ مترسد مریض بشود (که قبلا گفتیم مسئله کرونا را باید در ذیل
استطاعت سربیه آورد نه در ذیل استطاعت بدنیه)، «أو عرضه»؛ آبرویش مرود یا مالش از بین مرود «و کان الطریق

منحصراً فیه أو کان جمیع الطرق کذل»؛ یا از هر راه برود خوف بر جان دارد.

به عنوان مثال؛ ی کس هست مگوید مدانم ی دشمن دارد که مترصد است که من به حج بروم و در هر راه که بخواهم
بروم من را از بین ببرد یا مجروح کند و آسیب به من برساند یا مالم را از بین ببرد یا آبرویم را بریزد. هم سید و هم به تبع سید،
مرحوم امام در تحریر این را ملحق به تخلیة السرب کردند و مگویند: «و کذا»، نیامدند این را از مصادیق تخلیة السرب قرار

بدهند، اما طبق بیان که گفتیم، «تخلیة السرب» ی کنایه است از عدم وجود مانع و عدم خوف از مانع که شامل هر دو
مشود. بعد خود این عنوان «تخلیة السرب» در اینجا را شامل مشود.

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره)

مرحوم والد ما به این جهت توجه داشتند که این «و کذا» به چه ملاک است؟ ملاک الحاق چیست؟ آیا مخواهند همان عنوان
تخلیة السرب را شامل صورت خوف قرار بدهند یا نه، این ی عنوان دیری است. ایشان مفرماید: این اصلا عنوان دیری

است و ربط به تخلیة السرب ندارد، ول حماً ملحق به تخلیةالسرب است. تخلیة السرب یعن «عدم وجود المانع من الوصول
إل المیقات» که ی چیز است و خوف بر نفس یا مال یا عرض نیز مسئله دیری است و اینها دو چیز است، منته اینجا

وحدت حم دارد.



ی به مسئله خوف و احتمال ندارد، تخلیة السرب یعن دلیل ایشان آن است که تخلیه و عدم تخلیه امران واقعیان است و ربط
امر واقع است و به حسب واقع نباید مانع باشد، اما مسئله خوف بر جان و مال مجرد الاحتمال است. اینها امران واقعیان

هستند. لذا استطاعت سربیه هم ی امر واقع است؛ یعن وقت مگوئیم استطاعت سربیه دارد یعن واقعاً در راه مانع وجود
ندارد اما اینه مخوانیم «و کذا لو کان خائفاً»، این خائفاً یعن احتمال مدهد جانش از بین برود، خوف بر جانش دارد، لذا

این خوف، حماً ملحق به تخلیة السرب است.

لذا ایشان مفرماید: تخلیة السرب و مسئله خوف بر جان و مال دو عنوان است، اول امر واقع بحسب الواقع و دوم بحسب
شد ولهم نخواهد این آدم را ب در واقع کس ن است اصلااست که خود این آدم دارد و کاری به واقع ندارد، مم خوف نفس

این خوف را دارد، اما حماً ملحق به او مشود.[6]

ارزیاب دیدگاه والد معظَّم(قدس سره)

اولین اشال آن است که چرا تخلیة السرب را طوری معنا ننیم که شامل خوف هم بشود؟! اصلا مگوئیم تخلیة السرب کنایه
از عدم المانع است، حت وقت گفتیم «فلانٌ واسع السرب» یا «واسع القلب»؛ یعن هیچ پریشان و نران ندارد. ائمه(علیهم

السلام) کنایه آوردند مگویند این تخلیة السرب باشد؛ یعن هم مانع به حسب خارج نباشد و هم اینکه خودش هیچ پریشان و
جهت، مثل اینکه الآن کساست نه مجرد احتمال ب نداشته باشد. البته بعداً خواهیم گفت مراد از خوف، خوف عقلائ خوف

مگوید من بخواهم مه بروم خوف این را دارم که کرونا بیرم «هذا خوف و احتمال عقلائ»، چه اشال دارد که ما تخلیة
السرب را اینگونه معنا کنیم تا شامل این مورد نیز بشود.

بنابراین مگوییم ی مصداق «تخلیة السرب»، امور واقعیه است و ی مصداقش هم همین امور احتمال نفسانیه است، مر
دلیل عقل یا دلیل محم قطع داریم که سرب و تخلیه حتماً باید واقع باشد؟! نه، این کنایه است از اینه کس در این راه که
مخواهد برود نه مانع باشد و نه خوف از تلف یا خوف از بین رفتن مال و عرض. لذا به نظر مرسد که مشود تخلیة السرب
را اینطور معنا کنیم و دست از این الحاق برداریم و این هم مشود از مصادیق تخلیة السرب؛ یعن بوئیم کس که خوف این را

دارد که در این راه او را به قتل برسانند تخلیة السرب ندارد، کس که خوف این را دارد که در این راه مریض بشود (مثل همین
مثال کرونا) تخلیة السرب ندارد. کس خوف دارد تمام این مالش را از بین ببرند تخلیة السرب ندارد.

اگر بخواهیم بوئیم تخلیة السرب طبق بیان مرحوم والد فقط در آن فرض اول است، بعد برای الحاق دلیل مخواهد و حالا بیائیم
وئیم اگر گفتیم موضوعاً یشود؟ بوئیم مانع از حج موئیم اینجا ما مجرد خوف ضرر بر نفس یا بر بدن را به چه دلیل بب
است، همان عنوان که در روایت آمده «مخلّ سربه» قضیه را تمام مکند، اگر «مخلّ سربه» را اینطور که ما معنا مکنیم

ی معنای کنای بیریم همه اینها را شامل مشود، اما اگر فقط طبق بیان مرحوم والدمان بوئیم این در راه نباید مانع باشد و
هذا امر واقع و کاری به معنای نفسان ندارد پس برای الحاق دلیل مخواهد.

دیدگاه برگزیده

نته قابل توجه آن است که این مسئله اتفاق است و همه این را قبول دارند که اگر کس پول دارد و سالم هست و قوت هم دارد،
اما خوف عقلائ بر جانش دارد، بهترین مثال در زمان ما مثال کروناست که مگوید من خوف دارم که بروم کرونا بیرم،

خوف اینه آدم در ی مجلس که صد نفر هستند این خوف برایش عقلائ است، چه برسد به جای که دهها هزار نفر هستند
اتفاق بر این است که در این صورت حج واجب نیست. اصل عدم الوجوب محل بحث نیست، لن اختلاف وجود دارد که این
حم آیا حم واقع؟ یعن بوئیم «لا یجب» برای این آدم واقعاً، مثل اینکه کس خوف ضرر جان در روزه ماه رمضان دارد.



در آنجا بالاتفاق همه مگویند: اگر کس خوف دارد که روزه برایش ضرر دارد، نه ضرر قطع و یقین بله خوف ضرر، افطار
برایش واجب است و آنجا هم عنوان واقع را دارد. ما مثالهای زیادی در باب خوف ضرر داریم، اگر کس خوف دارد که آب

برایش ضرر دارد تیمم مکند و ی یا چند روز نماز مخواند، بعد هم مفهمد که آب برایش ضرر نداشته آنجا هم فتوا و ادله بر
این است که همین خوف الضرر امر واقع، تبدیل طهارت مائیه به طهارت ترابیه «واقع»؛ یعن کس که خوف دارد واقعاً تیمم

بر او واجب است ولو بعداً هم کشف خلاف بشود نیاز به اعاده ندارد.

در باب تقیه مگویند: اگر انسان خوف دارد، مثلا شما به ی جای مروید که فقط خوف ضرر دارید مگوئید اگر فعل حرام
را انجام ندهم ممن است جانم از دست برود، مالم از دست برود، فعل حرام را مگویند آنجا برای شما «جائز واقعاً مع خوف
الضرر» ولو بعداً معلوم بشود که اصلا ضرری هم نبوده، ول شما خوف ضرر عقلائ داشتید. فعل انجام بدهید و ترک واجب
کنید، ی کس در ی کشوری اروپای مرود و اگر بخواهد نماز بخواند خوف جانش را دارد و ترک واجب کرد آنجا هم فقها
که کس شود که ضرری هم ندارد. یا در آنجایگویند: ترک واجب در آن شرایط بر او واقعاً واجب است ولو بعداً معلوم مم

بخواهد در مقابل ی جائری حرف بزند، خوف این را دارد که آن جائر این را از بین ببرد و متواند این واجب را ترک کند.

اما اینجا به چه دلیل اگر کس در حج خوف داشت مجرد خوف مسوِغ این بشود که بوئیم حج را انجام ندهد؟! اگر گفتیم حج
برایش واجب نیست آیا این عنوان ظاهری یا واقع دارد؟ مرحوم حیم در مستمس مگوید: «هذا حم ظاهری»، نتیجه

ظاهری چیست؟ اگر بعداً «انشف الخلاف»، این حج برایش مستقر شده و سالهای بعد ولو متسعاً باید حجش را انجام بدهد.
.«واقع مفرمایند نه، «هذا حم مرحوم خوئ

بنابراین باید دید که آیا مسئله خوف از ضرر فقط در ی موارد محدود بر اساس روایات خاصه و ادله خاصه است؟ بوئیم در
تیمم دلیل خاص داریم، در تقیه دلیل خاص داریم، در فلانجا دلیل خاص داریم، یا نه، اصلا مشود از آن ی ضابطهای را

درآورد و شامل مسئله حج قرار داد؟

رینالطَّاه هآلدٍ ومحم َله عال َّلص و

[1] ـ سوره آلعمران، آیه 97.
[2] ـ «و عنْه عن ابِيه عن ابن ابِ عميرٍ عن محمدِ بن يحي الْخَثْعم قَال: سال حفْص الْنَاس ابا عبدِ اله(علیه السلام) و انَا

خَلم هدَنب يحاً فحانَ صك نم كَ قَالبِذَل نعا يم ًبِيس هلَيتَطاعَ ااس نتِ ميالْب جالنّاسِ ح َلع هل و لج و زع هلِ القَو نع نْدَهع
ف خَلم هدَنب يحاً فحانَ صذَا كفَا نَاسْال فْصح لَه فَقَال الم انَ لَهك نمم قَال وا جالْح يعتَطسي نمم ولَةٌ فَهاحر و زَاد لَه هبرس
سربِه لَه زَاد و راحلَةٌ فَلَم يحج فَهو ممن يستَطيع الْحج قَال نَعم.» الاف 4- 267- 2؛ التهذيب 5- 3- 2، و الاستبصار 2- 139-

454؛ وسائل الشيعة؛ ج11، ص: 34، ح14170- 4.
[3] ـ المصباح المنير ف غريب الشرح البير للرافع، ج2، ص: 272.

[4] ـ الصحاح ‐ تاج اللغة و صحاح العربية، ج1، ص: 146.
[5] ـ وسائل الشيعة، باب 8، ج11، ص: 33، ح 4 و 7.

[6] ـ «و الظاهر ان ملاك الإلحاق ليس هو شمول عدم تخلية السرب لصورة الخوف المذكور و عدم الا من فإنه مضافا ال ان
التخلية و عدمها أمران واقعيان و الاستطاعة السربية تون كسائر الاستطاعات من جهة الواقعية و لا ترتبط بالاحتمال الذي مورده
النفس تون تخلية السرب امرا لأنه عبارة عن عدم ثبوت المانع من الوصول ال الميقات أو ال تمام الاعمال و الخطر خصوصا

إذا لم ين عل النفس امرا آخر.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 252.


