
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« و غیری تا وجوب شرع اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » واجب نفس

در تاریخ ۰۵ بهمن ۱۳۸۱

مقدمه واجب/مقدمه موصله
جلسه 56 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

چیده بحث گذشته

فرمایش مرحوم محقق اصفهان را با توضیحات که عرض کردیم ملاحظه کردید. اجمالا مرحوم اصفهان برای تعدیل نظریه
صاحب فصول فرمودند که ما ایصال به ذی المقدمه را قید برای مقدمه قرار نمدهیم تا اشالات دور و تسلسل لازم بیاید، بله
مقدم موصله را تصویر مکنیم بدون اینه قید ایصال، قید برای متعلق واجب غیری باشد. بله ایصال به ذی المقدمه ملازم با

این واجب غیری است.

برای اثبات آن مجموعا دو بیان ذکر کردند که توضیح آن را مفصل عرض کردیم.

لذا مرحوم اصفهان مقدمه موصله را بنحوی که ایصال به ذی المقدمه ملازم با خود مقدمه باشد، اثبات کردند.

بحث این است که آیا فرمایش ایشان تام است یا قابل مناقشه است؟

مجموعا چون ایشان دو بیان داشت مناقشات نسبت به بیان اول به ذهن مرسد و همچنین مناقشات نسبت به بیان دوم.

بیان اول محقق اصفهان نقد و بررس

در بیان اول، مرحوم اصفهان مسأله فعلیت و قوة را مطرح کرده و فرمودند فرق بین موصله و غیر موصله در فعلیت و قوه
است. آناه فرمودند متعلق واجب غیری چون مقصود بالتبع است، زمان متعلق، غرض تبع مولا قرار مگیرد که فعلیت پیدا

کند، اگر فعلیت پیدا نند متعلق، غرض تبع مولا واقع نمشود. پس چون زمان متعلق غرض تبع است که فعلیت پیدا کند، ما
مگوییم واجب غیری آن است که غرض تبع مولا به آن تعلق پیدا مکند. پس تا فعلیت پیدا نند به آن نم‌شود مقدمه گفت. تا

فعلیت پیدا نند عنوان غرض تبع را ندارد.

نقد اول بر بیان اول

اینجا نقض که واضح است و به ذهن مرسد این است که چرا این حرف را شما در ذی المقدمه مطرح نمکنید؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/100
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مر ذی المقدمه متعلق غرض مولا نیست؟ آن هم متعلق غرض اصل مولا است. پس باید بویید ذی المقدمه هم زمان متعلق
غرض اصل واقع مشود، که فعلیت پیدا کند. اگر فعلیت پیدا نرد آن هم متعلق غرض اصل واقع نمشود.

به نظر مرسد که این نقض روشن بر مرحوم اصفهان است. چه فرق بین مقدمه و ذی المقدمه وجود دارد؟ در مقدمه
م‌گویید زمان متعلق غرض تبع مولا واقع مشود که فعلیت پیدا کند، باید همین حرف را در ذی المقدمه هم بزنید. چه بسا

آنجا هم به طریق اول باشد، چون آنجا غرض اصل است، در حال که هیچس این حرف را نمزند، حت خود شما. هیچاه
نم‌گویید ذی المقدمه وقت فعلیت پیدا کرد، متعلق غرض اصل واقع مشود، فعلیت پیدا نرد متعلق غرض اصل نیست.

مقدمه آن هم همینطور است.

این ی نقض که به ایشان وارد مشود.

نقد دوم بر بیان اول

اشال دوم در بیان اول مرحوم اصفهان، اشال است که در کتاب منتق الاصول(2: 313) عنوان کردهاند. گفتهاند شما در
بیان اول، فرق بین مقدمه موصله و غیر موصله را به فعلیت و قوه قرار دادید. گفتید مقدمه اگر به مرحله فعلیت برسد، عنوان

موصله و اگر به مرحله فعلیت نرسد عنوان غیر موصله دارد.

اشال این است که آیا مقصود شما از این فرق، ی فرق واقع است؟ یعن مگویید بین مقدمه موصله و غیر موصله ی فرق
واقع وجود دارد و آن این است که مقدمه موصله فعلیت دارد و غیر موصله فعلیت ندارد؟ آناه وجوب غیری به جهت این فرق

به مقدمه موصله تعلق پیدا مکند و به مقدمه غیر موصله تعلق پیدا نمکند؟

اشال این است که این فرق واقع نیست. برای اینه مقدمه چه موصله و چه غیر موصله در هر دو صورت ذاتا و واقعا و
خارجا ی است. اینطور نیست که ی ماهیت مختلف پیدا کند. مقدمه چه ذی المقدمه بر آن مترتب شود(موصله) و چه ذی

سان است. موصله یا غیر موصله بودن فرق واقعالمقدمه بر آن مترتب نشود(غیر موصله)، ذات مقدمه در هر دو فرض ی
ایجاد نمکند و اگر فرق واقع ایجاد نرد نمتوانیم بوییم این حم به جهت این فرق است.

حم یعن حم وجوب غیری، اگر ی فرق واقع در کار بود، مشد گفت این وجوب به مقدمه موصله تعلق دارد و به غیر
موصله تعلق ندارد.

خلاصه اینه چون فرق واقع نیست، نمتواند تأثیری در تعلق وجوب غیری به مقدمه موصله و عدم تعلق وجوب غیری به
مقدمهی غیر موصله داشته باشد.

پاسخ استاد محترم از اشال دوم

به نظر مرسد که این اشال تام نیست. برای اینه در باب احام شرع لازم نیست که در دو مورد فرق واقع درکار باشد.
بسیاری از احام شرع داریم که به جهت ی عنوان مترتب است، اما اگر آن عنوان نباشد مترتب نیست، ولو اینه در ذات

آن شء خارج تغییری هم پیدا نشود.



بعبارة أخری؛ ما در مقابل این اشال مگوییم مرحوم محقق اصفهان مگوید بالاخره فعلیت و عدم فعلیت را که قبول دارید،
حالا اسم آن را هرچه مخواهید بذارید، مخواهد فعل واقع باشد یا نباشد، آیا شارع نمتواند بوید اگر مقدمه فعل باشد من

وجوب غیری را بر آن مترتب مکنم و اگر فعل نباشد وجوب غیری نیست؟

نظایر آن در شریعت زیاد است. ی در مورد خمس که شارع مفرماید اگر مؤونه فعل بود باید از درآمد جدا شود، اما مؤونه
شأن، و مؤونه بالقوه که عنوان مؤونه دارد، باید خمس آن داده شود.

در  شریعت موارد زیادی داریم که حم دائر مدار فعلیت و عدم فعلیت است، لازم نیست که فرق واقع در اینجا باشد.

ی فرق بین این دو مورد وجود دارد و آن هم عنوان فعلیت و عنوان عدم فعلیت است. به نظر مرسد که این اشال واردی
نیست.

نتیجه: مجموعا به بیان اول مرحوم اصفهان دو اشال وارد شده، که از این دو اشال ی اشال را که اشال نقض است که
خودمان عرض کردیم و در کلمات دیران نیست، آن اشال وارد است و اشال دوم وارد نیست.

بیان دوم محقق اصفهان نقد و بررس

محقق اصفهان در بیان دوم که بسیار مفصل بود، چند مطلب دارند که بعض از آنها قابل مناقشه است. ایشان فرمودند
همانطور که اراده متعلق به ذی المقدمه ی اراده واقع است، ارادهی متعلق به مقدمات هم واقع است. یعن اگر ذی

المقدمهای دارای ده جزء باشد و مرکب باشد، ارادهای که به این مرکب تعلق پیدا مکند واحد است، پس مقدمات آن هم اگر
متعدده شد اراده‌ای که به آنها تعلق پیدا مکند اراده واقع است. مخواهیم بررس کنیم ببینیم درست است یا درست نیست؟

اشال اول بر بیان دوم

که متعلقهای متعدد وجود دارد، اراده متعدد هم نیاز دارد. نماز ی یقینا درست نیست. در جای اولا این مطلب از دید عرف
مقدمهاش مان، ی مقدمهاش لباس، ی مقدمهاش وضو، باید ی اراده تعلق پیدا کند به مان، ی به وضو، اینها چون عرفا

متعلقهای متعدد هستند، اراده آن هم متعدد مشود.

ثانیا؛ ایشان اگر بخواهند از دید فعل و فلسف مسأله را بیان کنند، مرحوم اصفهان در موارد بسیاری از کتاب نهایة الدرایة این
مطلب را فرموده که تشخص هر ارادهای به مراد است، اگر مراد معین و واحد بود، اراده هم واحد است، اگر مراد متعدد بود

اراده هم متعدد است. آناه ی مراد بالذات و ی مراد بالعرض داریم. آنچه در نفس مولا متعلق اراده واقع مشود را مراد
بالذات مگوییم، چون اولا و بالذات متعلق برای اراده است. آنچه در خارج واقع مشود مراد بالعرض است.

نتهای که در اینجا وجود دارد دو مطلب است:

مطلب اول: مراد بالعرض در تعین اراده دخالت ندارد. ظرف خارج، ظرف سقوط است نه ظرف تعین اراده. آنچه سبب تعین
اراده مشود مراد بالذات است و جای که مراد، متعدد است، ی مراد مولا این است که ی مقدمه نماز وضو باشد، اراده او



تعلق به وضو پیدا مکند. ارادهی دیر مولا تعلق به مقام پیدا مکند. وقت این مرادهای بالذات متعدد شد، اراده هم باید متعدد
باشد.

لذا اینه ایشان گفتهاند همانطور که اراده به ذی المقدمه واحد است، باید مقدمات هم ی باشد درست نیست. آنچه مرحوم
اصفهان را دچار این اشتباه کرده این است که بله، اگر ذی المقدمهای مرکب باشد، اول برای مرکب ی وحدت اعتباری قائل

مشویم و شارع رکوع، سجده، قیام، قعود و... را در حم واحد قرار مدهد، مرکب وحدت اعتباری دارد که مشود ی واحد
و ی چیز که ی اراده به آن تعلق پیدا مکند. اما اگر مقدمه متعدد شد، نمتوانیم بوییم مقدمات متعدد هم مانند مرکب

اعتباری است. مقدمات متعدد، وجود متعدد دارد. وحدت اعتباری هم در اینجا نشده و شارع نمگوید من وضو، مقام، لباس
و... را ی حساب مکنم. اینها متعدد است و ارادهی که به آنها تعلق پیدا مکند متعدد است.

را دچار این نتیجه غیر تام کرده این است که متعدد را با مرکب مقایسه کرده، گفته در مرکب وقت لذا آنچه مرحوم اصفهان
اینطور است، پس باید در مقدمات متعدده هم اینطور باشد.

از این بیان، فساد مطلب دیر ایشان روشن م شود.

ایشان فرموده حالا که اراده واحد است، ی وجوب غیری به همه این مقدمات تعلق پیدا مکند.

خیر، عرض کردیم اراده متعدد است، چون مراد متعدد است، اثبات کردیم مراد عقلا و عرفا متعدد است. وقت متعلق و مراد
متعدد است، پس چرا وجوب غیری متعدد نباشد. ی وجوب غیری نماز برای وضو است، ی وجوب غیری نماز برای لباس

است، ی وجوب غیری نماز مثلا برای مان است و هذا. لذا وجوب غیری هم متعدد است.

ممن است مرحوم اصفهان بویند ما که مگوییم اراده واحد است، برای این است که از راه وحدت غرض مخواهیم وارد
شویم، بوییم چون این مقدمات دارای غرض واحد است، غرض واحد منجر به اراده واحد مشود.

ما این را قبول نداریم و در جواب عرض مکنیم غرض و وحدت غرض، ملازم با وحدت اراده نیست. شما آنجا که غرضتان
تحصیل علم یا اجتهاد است، ی وحدت غرض دارید، آیا نسبت به مقدمات آن ارادههای مختلف ندارید؟ مثلا بیرون آمدن از

منزل، خواندن کتاب، نوشتن مطالب، تحقیق در مطلب و... را اراده کنید.

وحدت غرض کشف از وحدت اراده نمکند. شما مرحوم اصفهان در کلمات خود دارید که وحدت غرض، کشف از وحدت
اراده مکند، اما این مدعای بدون دلیل است و دلیل بر آن اقامه نردهاید.

به نظر مرسد دلیل بر خلاف این باشد. وحدت غرض موجب وحدت اراده و همچین وحدت حم نمشود.

مثلا در واجبات نفس اگر گفتیم غرض از نماز، روزه و خمس، ذکر اله است، اگر غرض در تمام اینها وارد شد، کشف از این
مکند که ی اراده و یا ی حم وجود دارد. وحدت غرض هیچاه کاشف از وحدت اراده و وحدت حم نمشود.

تا اینجا ی اشال بر بیان دوم مرحوم اصفهان عرض کردیم.



اشال دوم بر بیان دوم

اشال دوم اینه مرحوم اصفهان گفتند اراده به اراده تشریع تعلق پیدا مکند. شوق به اراده غیر، تعلق پیدا مکند. مثال هم
زدند که انسان اراده مکند دیری فعل اختیاری انجام دهد، اشتیاق پیدا مکند که دیری فعل اختیاری انجام دهد، اما گفتند
بعث به اراده، محال است. تعلق بعث به اراده محال است. چون اراده از مقدمات انبعاث است، خود بعث نمشود متعلقاش

انبعاث باشد. بله، بعث گاه انبعاث به دنبالش است و گاه هم نیست. اما نمشود انبعاث متعلق بعث باشد.

اشال این است که مرحوم اصفهان در جای جای کتاب نهایة الدرایة، حقیقت بعث را اراده قرار داده است. یعن اگر سوال
کنید نظریه مرحوم اصفهان در حقیقت حم و بعث چیست؟ مگوید اراده. منتها مثلا مگویند اراده مبرزه. اگر شما مگویید

حقیقت بعث اراده است، پس چرا گفتهاید که اراده به بعث تعلق پیدا نمکند؟! دو سطر قبل گفتهاید اراده به اراده تعلق پیدا
مکند.

لذا این بیان هم مخدوش است.

البته این اشال مبنای است، یعن اگر حقیقت بعث را مثل مرحوم اصفهان اراده بدانیم، به ایشان اشال وارد مشود.
مگوییم شما که حقیقت بعث را اراده مدانید، چرا اینونه نظر مدهید؟ بله دیران که حقیقت بعث را اراده نمدانند، آنها

متوانند بویند متعلق بعث اراده واقع نمشود و بعث به اراده تعلق پیدا نمکند.

این هم اشال دوم که بر بیان دوم مرحوم اصفهان وارد شد، که عرض کردیم این اشال مبنای است.

در کتاب منتق الاصول2: 313، ی اشال سوم به مرحوم اصفهان است که آن را فردا عرض مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


