
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« و غیری تا وجوب شرع اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » واجب نفس

در تاریخ ۰۲ بهمن ۱۳۸۱

مقدمه واجب/مقدمه موصله
جلسه 55 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ال به بیان دوم محقق اصفهانیده بحث گذشته و اشچ

عرض کردیم مرحوم محقق اصفهان در بیان دوم که برای تثبیت نظریه صاحب فصول دارند فرمودهاند ارادهای که به همه
مقدمات تعلق پیدا مکند، ی اراده واحده است و تمام مقدمات وقت با هم محقق شوند، عنوان مطلوب بالعرض و بالتبع را

دارند و در صورت که مقدمات با هم محقق شدند، ذی المقدمه تبعا تحقق پیدا مکند.

مستشل اشال کرد که ممن است مقدمات تماما تحقق پیدا کنند، اما ذی المقدمه تحقق پیدا نند، برای اینه تحقق ذی
المقدمه، نیاز به ارادهی ذی المقدمه دارد و کلام شما مرحوم اصفهان در صورت به نتیجه مرسد که ما ارادهی ذی المقدمه را
ی از اجزاء علت و ی از مقدمات قرار دهیم. مثلا بوییم نماز دارای مقدمات است، وضو، مان، لباس و ی از اجزاء این

مقدمات، ارادهی ذی المقدمه است. اگر ارادهی به ذی المقدمه را به این مقدمات ضمیمه کردیم، آناه مقدمه موصله تلیف
مشود.

یعن نمشود که مقدمات با اراده ذی المقدمه تحقق پیدا کند، اما ذی المقدمه ترتب خارج پیدا نند. مستشل مگوید معقول
نیست که اراده در دایره مقدمات قرار گیرد و همان وجوب غیری که متعلق به سایر مقدمات است، متعلق به اراده هم بشود.
اراده به ذی المقدمه نمشود و محال است که متعلق برای بعث قرار گیرد و لو بعث غیری. این خلاصه اشال به بیان دوم.

پاسخ محقق اصفهان از اشال

مرحوم اصفهان در پاسخ این اشال، تقریبا پنج مطلب ارائه کردهاند.

مطلب اول: گفتهاند ما معتقدیم اراده ذی المقدمه ی از اجزاء علت تامه است. ما معتقدیم اراده ذی المقدمه مانند سایر مقدمات
و در عرض مقدمات دیر است. این مطلب اول.

مطلب دوم: اینه شما م‌گویید اراده، متعلق برای بعث و امر مقدم واقع نمشود، ما معتقدیم اراده غیر، متعلق برای اراده
تشریعیه واقع مشود. یعن مولا متواند اراده تشریعیه خود را متعلق به اراده غیر کند و فرمودهاند اصلا خلاف این محال است.

دلیل که اقامه مکنند و بیان که مآورند این است که در بین مولا و عبد، مثال را مطرح کنیم. اگر مولا بخواهد عبد، عمل را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/100
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


از روی عدم اختیار انجام دهد، او را اجبار مکند که این عمل، غیر اختیاری انجام شود. حالا اجبار هم طریق دارد که به همان
طریق، این اجبار تحقق پیدا مکند. اما گاه اوقات مولا مخواهد عبد، عمل را به اختیار خودش انجام دهد. آنچه برای مولا

.وید من اراده کردهام که تو این عمل را انجام دهعمل اختیاری از عبد است. در اینجا باید به عبد ب مطلوبیت دارد، صدور ی
نتیجه مشود که اراده مولا تعلق پیدا مکند به اراده عبد.

پس مدعای ما روشن شد. مدعای ما این است که اراده تشریع، در همه افعال که مولا مقصودش این است که عبد از روی
اختیار انجام دهد، در همه این افعال اراده به اراده تعلق پیدا مکند. اراده کرده عبد این عمل را از روی اختیار و به اراده خود

انجام دهد.

پس در مطلب دوم فرمودند حتما در افعال اختیاریه، اراده به اراده تعلق پیدامکند، لن این اراده ی ارادهی تشریعیه است.

مطلب سوم: تعلق شوق به اراده، ی امر ممن است. مولا اشتیاق دارد که عبد اراده کند یا در غیر موارد دیر آنجا که نسبت
مولای و عبد نباشد، زید شوق دارد که عبد اراده کند پس تعلق شوق به اراده هیچ مانع ندارد.

مطلب چهارم: (که عمده، مطلب چهارم است)تعلق بعث به اراده، محال است. محال است که مولا بخواهد اراده غیر را متعلق
برای بعث و وجوب قرار دهد. چرا؟

مفرمایند بعث را مقداری تحلیل کنیم. وقت مگوییم مولا عبد را بعث کرد، مبعوث إلیه چیست و چه چیزی متواند مبعوث
إلیه مولا واقع شود؟

حقیقت بعث این است که بوسیله بعث، مولا در عبد، ایجاد داع مکند برای ایجاد عمل.

تا قبل از بعث مولا، در عبد انیزه و داع برای انجام عمل نبود، اما حال که مولا فرموده «إفعل»، در عبد ایجاد داع مشود
برای انجام عمل. از این ایجاد داع به انبعاث تعبیر مکنیم. یعن از اینه مولا بعث کرد، در عبد انبعاث ایجاد مشود، انبعاث

متقوم به اراده عبد است، یعن اگر عبد اراده نند انبعاث تحقق پیدا نمکند.

جای که عبد بتوجه به دستور مولا است، اراده وقت در عبد نسبت به امتثال نباشد، انبعاث تحقق پیدا نمکند.

پس تا اینجا روشن شد، بعث برای انبعاث است، انبعاث متقوم به اراده است. مفرمایند حالا که اراده، مقوم انبعاث است،
معقول نیست که اراده متعلق بعث باشد. برای اینه آیا خود انبعاث متواند متعلق بعث باشد؟ خود انبعاث گاه بعد از بعث

تحقق پیدا مکند و گاه نمکند. در بعث، مولا عبد را تحری مکند، و مبعوث إلیه آن نماز است. بعد از بعث اگر عبد ارادهی
امتثال مولا را داشته باشد، انبعاث در او حاصل مشود، اما اگر اراده امتثال مولا را نداشته باشد، انبعاث در او حاصل

نمشود.

پس اراده مشود مقوم برای انبعاث. این ارادهای که مقوم برای انبعاث است، همانطور که خود انبعاث نمتواند متعلق بعث
باشد، انبعاث گاه مترتب بر بعث مشود و گاه هم نمشود. پس ارادهای هم که مقوم بر این انبعاث است، اینجا متواند

متعلق برای بعث قرار بیرد.

لذا با این بیان، اثبات مکنند که اراده متعلق برای اراده و شوق قرار مگیرد، اما اراده متعلق برای بعث قرار نمگیرد. این هم



در مطلب چهارم.

مطلب پنجم: در مطلب پنجم مفرمایند شما خودتان هم به این نتیجه رسیدید که اراده متعلق برای بعث قرار نمگیرد. اگر
مقصود مولا این باشد که عبد ذی المقدمه را اراده کند، بالاخره مولا چار کند؟ مولای است که مخواهد ذی المقدمه انجام

شود، این ذی المقدمه مقدمات دارد که ی از مقدمات آن، اراده است و شما اثبات کردید اراده، متعلق بعث قرار نمگیرد. مولا
چه کند؟ یعن چه راه برای مولا است که بوسیله آن راه، این عبد هم مقدمات را انجام دهد و هم ذی المقدمه را اراده کند.

م‌فرمایند راهش این است که همین بعث نفس به ذی المقدمه کفایت از این مکند. یعن وقت مولا متعلق بعث را خود ذی
المقدمه قرار داد، این کاف و مغن از این است که دیر بعث را متعلق اراده قرار دهد.

تعبیر ایشان در آنجا این است که بعث نفس به ذی المقدمه، مقدمه حصول ارادهی ذی المقدمه است. یعن وقت مولا بعث کرد
به نماز، این مقدمه مشود که عبد ذی المقدمه را اراده کند. پس راه، همان بعث نفس است و با بعث نفس، اراده ذی المقدمه

در نفس آن عبد حاصل مشود، در نتیجه خود اراده ذی المقدمه نیاز به بعث علم دیری ندارد.

پس این بیان مفصل را مرحوم اصفهان ط کردهاند که در این بیان کاری کردند که اراده به ذی المقدمه، داخل مقدمات باشد و
اثبات کردند اراده ذی المقدمه، نیاز به بعث جداگانه ولو بعث غیری ندارد و همین بعث نفس که به ذی المقدمه تعلق پیدا مکند،

کاف است. این بعث نفس مقدمه برای حصول اراده ذی المقدمه مشود.

این خلاصه جواب مرحوم محقق اصفهان از این اشال که خودشان واردکردهاند.

بحث اخلاق: نفس انسان

مرحوم مجلس(قدس سره) [بحار الانوار 70: 72] روایت را نقل کرده است:

«انَّه دخَل علَ رسولِ اله(ص) رجل اسمه مجاشع، فَقَال یا رسول اله كیف الطَّرِیق الَ معرِفَة الْحق؟ فَقَال(ص) معرِفَةُ النَّفْسِ.
؟ قَالقا الْحرِض َلا الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر خَالَفَةُ النَّفْسِ. فَقَالم ؟ قَالقالْح افَقَةوم َلا الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر فَقَال
ةطَاع َلا الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر النَّفْسِ. فَقَال رجه ؟ قَالقالْح لصو َلا الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر خَطُ النَّفْسِ. فَقَالس

الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر یانُ النَّفْسِ. فَقَالسن ؟ قَالقرِ الْحذِك َلا الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر یانُ النَّفْسِ. فَقَالصع ؟ قَالقالْح
ولسیا ر النَّفْسِ. فَقَال نشَةُ محالْو ؟ قَالقنْسِ الْحا َلا الطَّرِیق یفَف هال ولسیا ر النَّفْسِ. فَقَال ندُ ماعالتَّب ؟ قَالقبِ الْحقُر َلا

اله فَیف الطَّرِیق الَ ذَلكَ؟ قَال استعانَةُ بِالْحق علَ النَّفْسِ»؛

شخص بنام مجاشع خدمت پیامبر خدا(ص) شرفیاب شد و عرضه داشت یا رسول اله راه شناخت خدا و معرف حق چیست
و چونه است؟

حضرت فرمود: کس که خودش را بشناسد خدای خود را هم مشناسد.

طبق آن حدیث معروف «من عرف نفسه فقد عرف ربه».



پرسید: راه اینه انسان حق تعال را موافقت کند چیست؟

پیامبر(ص) فرمود: اگر بخواهیم در زمره موافقین حق باشیم، راهش مخالفت با نفس است.

مجددا پرسید: راه رضایت حق چیست؟ انسان چه راه را ط کند که یقین داشته باشد خداوند از او راض است؟

پیامبر(ص) فرمود: مخالفت و سخط در نفس، انسان در نفس خود غضب کند.

پرسید: راه اطاعت خدا چیست؟

فرمود: مخالفت و سرکش با نفس.

پرسید: چه کنیم همیشه به یاد خدا باشیم؟

فرمود: انسان خودش را فراموش کند.

پرسید: چه کنیم به خدا نزدی شویم؟

فرمود: انسان هرچه مخواهد به خدا نزدی شود، باید از خودش دور شود.

پرسید: انسان چه کند که با خداوند مأنوس شود و با او انس پیدا کند؟ یعن وقت به یاد او مافتد لذت ببرد و طعم خوب برای
او داشته باشد، برای انسان آرامش ایجاد کند؟

فرمود: از نفس خود بترسد و وحشت داشته باشد.

پرسید: یا رسول اله راه رسیدن به همه اینها چیست؟ که این «ذل» به کل اینها مخورد. شما که مفرمایید مخالفت نفس،
سخط نفس، عصیان نفس، نسیان نفس، وحشة النفس، راه اینها چیست؟

حضرت فرمود «استعانَةُ بِالْحق علَ النَّفْسِ»؛ از خود خدا انسان کم بخواهد در مهار کردن نفساش. این معنا و ترجمه
اجمال این روایت است.

ما روایت دیر هم در مورد نفس داریم که واقعا بحث معرفت نفس از ابعاد معنوی و تربیت و اخلاق آن و از ابعادی که مربوط
به غیر سلوک و مسائل اخلاق و تهذیب مشود بسیار مفصل است.

در کتابهای اخلاق صدر و ذیل آن مسائل اخلاق مربوط به «نفس انسان» است. آنچه هست این است که خداوند نیروی نفس
را در درون انسان قرار داده است. نفس چیزی نیست که وجود جدا و مستقل از انسان داشته باشد و گاه اوقات انسان سراغ
آن برود و گاه اوقات با آن ارتباط داشته باشد. وجودی است که ف جمیع الحالات و در تمام لحظات با انسان است و انسان

با آن است. اصلا دو وجود نیست که بوییم اتحاد هم پیدا کردهاند.



نفس یعن همین روح که در انسان وجود دارد، نفس در اینجا به معنای عقل و ذهن نیست. همینه در آیات شریفه قرآن آمده،
«فَالْهمها فُجورها و تَقْواها»، همین نفس مراد است.

نفس در اینجا ذهن، عقل و فر نیست که بوییم فر کردیم همان روح که خداوند در انسان قرار داده حالا عالم باشد یا نباشد
و هر عنوان پیدا کند. ی حقیقت است در درون انسان، از بدوی که در رحم مادر قرار دارد این نفس در انسان ایجاد مشود تا

بعد از اینه انسان از دنیا مرود، نفس انسان هم مفارقت مکند و مرود.

تا اینجا این مقدمه روشن شد که نفس انسان ی حقیقت است که در سراسر وجود انسان موجود است. چیزی نیست که جدای
از انسان باشد و خداوند همین را محور برای همه امور قرار داده است.

نفس انسان طوری است که انسان را متواند از درجات انسانیت بالا ببرد و به درجات بالای حت بالاتر از ملائه اله برساند و
هم متواند انسان را از حیوان هم پایینتر بیاورد.

است که خداوند به انسان داده است. به حیوان این نفس داده نشده است و ی کنیم بزرگترین نعمتاه مجهت که ن از ی
نفس حیوان محض دارد. نفس حیوان طوری است که مخالفت با خواستههای او معنا ندارد. حیوان الان غذا مخواهد، اینطور

نیست که بوییم حیوان قدرت دارد که بتواند نفس خود را مهار کند. حیوان به اقتضای حیوان بودن خود هرچه که مناسب با
حیوان بودن آن باشد انجام مدهد.

اما در مورد انسان این نفس که خداوند به انسان عنایت کرده، خود این نفس خالق اراده است. این تعبیر در بعض از کلمات
امام وجود دارد که خداوند شعبهای از خلاقیت خود را به انسان داده است. همانطور که خداوند خالق است، انسان هم خالق

است، منتها انسان خالق اراده است، اراده را خلق مکند. انسان قدرت دارد و در نفس او نیروی وجود دارد که بالذات متواند
اراده کند و لذا مگویند اراده نیاز به اراده دیر ندارد. اراده مکند حالا یا در جهات حیوان نفس یا اراده مکند در جهات

تقویت اله نفس.

اگر در این مسیر که نفسمان هرچه خواست انجام دهیم، این با سایر حیوانات ی مشود و با آنها فرق نمکند. آنجای که
متوانیم غضب کنیم،کردیم، جای که متوانیم اهانت کنیم،کردیم و در جای که متوانیم مخالفت کنیم، مخالفت کردیم.

این مطلب که خداوند در قرآن دارد که انسان به جای مرسد که أضل از حیوان مشود این مطلب برهان دارد. برهان آن این
است که ما قدرت داریم غضب را مهار کنیم اما نمکنیم، حیوان قدرت ندارد که غضب خودش را مهار کند. ما قدرت داریم با

هوی و هوس خودمان مخالفت کنیم، نه اینه این نفس ما را به ورطه هوا و هوس ببرد. مخالفت نمکنیم.

اما آن حیوان است که وقت مبیند چیزی مخالف با هوی و هوساش شد، نمتواند خودش را کنترل کند و خواه ناخواه به
سمت آن مرود. لذا برای حیوان عقاب و ثواب معنا ندارد.

ی طبع خداوند خلق کرده که طبع حیوانیت است. این طبع اقتضای بسیاری از امور دارد که درندگ، خورندگ و نابود
کردن حیوانات دیر در آن وجود دارد.

اما خداوند به ما عنایت کرده که اراده داریم متوانیم جلوی نفس خودمان را بیریم.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=91&a=8


لذا اگر نرفتیم بدتر از حیوان هستیم. خیل هم بدتر هستیم، شاید دیر اصلا بدترین تعبیر باشد که باید تعبیر شود به اینه ما
اضل از حیوان مشویم. آناه دیر  قابل مقایسه با حیوان نیستیم اصلا، ی حقیقت ثانویهای پیدا مکنیم که حقیقت حیوانیت

قطعا به آن شرف پیدا مکند. باید آناه انسان آرزو کند ای کاش فقط حیوان محض بود.

حال در این روایت ابعادی را بیان کردهاند که هر کدام از آنها و هر قسمت از این روایت نیاز به ی کتاب دارد.

پیامبر مفرمایند کس که مخواهد موافقت با حق کند، مخالفت با نفس خود کند. یعن انسان همیشه بر سر دو راه قرار
.ها و در همه مشتبهات نفسانگیرد. در صحبت کردنها، در خوردنم

چقدر نیوست طبق روایات گاه اوقات بنشینیم حساب کنیم چقدر گناه کردیم؟! باید هم هر روز این برنامه را داشته باشیم. اما
گاه اوقات آخر شب مشود ی محاسبه‌ای کنیم که امروز من چقدر با نفس مخالفت کردم؟ چه چیزی خواستم و خیل هم

دلم مخواست اما بویم برای اینه مخالفت با نفسم کنم، جلوی آن را گرفتیم و این خیل مهم است.

اگر انسان بتواند در زندگ خودش این را شروع کند، خیل خوب است. کس هم نیست که بوید من امروز نفسم خواستهای
نداشت که بخواهم مخالفت یا موافقت کنم.

مثال عرض کنم. گاه انسان از خواب بیدار مشود ول باز میل دارد که مثلا ده دقیقه دیر بخوابد. گاه انسان غذا خورده باز
میل به این دارد که دو قاشق بییقه دیر بخوابد. گاه انسان غذا خورده باز میل به این دارد که دو قاشق بیشتر بخورد. انسان با
کس صحبت مکند میل بشتر بخورد. انسان با کس صحبت مکند میل به این دارد که چیزی بوید که او بخندد و یا سری را

فاش کند. میل به این دارد که دیر فر کند این از او ملاتر است.

موارد فراوان وجود دارد، در همین نیم ساعت که انسان منشیند و درس مگوید واقعا باید پناه به خدا برد.

دهد یدرس م بینید که چقدر خطرناک است که انسان وقتیرید مه در مقام تدریس قرار بحال خودتان هم که إن شاءال
تمنیات خطرناک در درون او شعلهور مشود. گاه انسان مگوید من کجا ملا صدرا کجا؟! من کجا و ابن سینا کجا؟! من

کجا و...

خیل عجیب و خطرناک است. گاه انسان به این نقطه مرسد که اصلا ترک کند که آن هم ی مشل و ضعف بزرگ است.

از گوینده، از آن کس که درس مخواند، یا در مورد طلبهها که این قضیه معروف است که سال اول که درس را شروع مکند
خودش را از شیخ طوس و شیخ مفید کمتر نمداند. سال دوم مبیند که مجهولاتش خیل زیاد است و سال سوم تا اواخر عمر

مفهمد که از اول چیزی نبوده.

ما واقعا باید خیل از خودمان مراقبت کنیم. با آن ذیل هم که پیامبر(ص) فرمود که انسان از خداوند استعانت کند از نفس
خودش، همین است.

باید همیشه از دست شرور انفس خودمان و از شرور نفس به خدا پناه ببریم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


