
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« و غیری تا وجوب شرع اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » واجب نفس

در تاریخ ۰۱ بهمن ۱۳۸۱

مقدمه واجب/مقدمه موصله
جلسه 54 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بیان محقق اصفهان برای تصحیح نظریه صاحب فصول

فرمایش مرحوم محقق نائین با جواب از آن را مفصل ملاحظه کردید.

در بحث «مقدمه موصله» مرحوم محقق اصفهان در حاشیه کفایه مفصل بحث کردهاند و محصل و ملخص آن این است که دو
بیان ارائه کردهاند برای تصحیح نظریه صاحب فصول که این دو بیان مرحوم اصفهان متواند تملهای باشد برای آن جواب

.الات مرحوم نائیناز اش عموم

عرض کردیم در جواب اشالات که مرحوم نائین ذکر کردهاند، ی جواب عموم وجود دارد و آن این بود که اگر صاحب
فصول که قائل به مقدمه موصله است، قائل شود که ایصال به ذی المقدمه، قید برای مقدمه نیست، بله مقصود او از مقدمه
موصله این است که وجود مقدمه، ملازم و توأم با وجود ذی المقدمه باشد، اگر این را قائل باشد نه اشال دور لازم مآید(نه

دور من حیث الوجود نه دور من حیث الوجوب) و نه خلف و نه تسلسل.

حالا این بیان مرحوم اصفهان را متوانیم بعنوان ادامه و تمیل آن جواب عموم ذکر کنیم.

ایشان برای تأیید نظریه صاحب فصول دو بیان صناع و علم دارند(نهایة الدرایة 2: 138 و139).

بیان اول: مفرمایند در هر موردی که ی مقدمه و ذی المقدمهای در کار است، ی علت و معلول در کار است، روشن است
که غرض اصیل و اصل به آن ذی المقدمه تعلق پیدا مکند. هدف از انجام مقدمات و غرض اساس، عبارت است از خود

.غرض تبع گیرند، منتها به یاه به تبع ذی المقدمه، مقدمات متعلق غرض مولا قرار ممعلول که خود ذی المقدمه باشد. آن
مقدمات متعلق غرض مولا واقع مشوند به ی غرض تبع. بعد همه بحث را روی این غرض تبع آوردهاند.

م‌فرمایند تحلیل و بررس کنیم ببینیم این مقدمات در چه فرض متعلق برای غرض تبع قرار مگیرد؟ فرمودهاند «إذا وقعت
عل ما ه علیه من اتصاف السبب بالسببیة و الشرط بالشرطیة و فعلیة دخله ف تأثیر المقتض أثره» اگر به همان نحوی که باید

باشند در عالم خارج واقع شوند متوجه غرض تبع قرار مگیرد. سبب اگر واقعا متصف به سببیت شود، شرط اگر واقعا
مولا واقع م وییم این سبب و شرط، متعلق برای غرض تبعتوانیم بمتصف به شرطیت شود، در این صورت است که م

شود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/100
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بعد از اینه این بیان را ذکر مکنند، ی نتیجه مگیرند و مفرمایند پس هر مقدمهای اگر بخواهد متعلق غرض تبع مولا واقع
شود، باید متصف به وصف فعلیت باشد، تا مادام که در مرحله بالقوه واقع شده، این مقدمه عل ما ه علیه واقع نمشود و

متعلق غرض مولا واقع نمشود. زمان که این مقدمه متصف به وصف فعلیت شود، متعلق برای غرض مولا واقع مشود.

آناه گفتهاند اگر مقدمهای بخواهد متصف به فعلیت شود و عنوان بالفعل پیدا کند، دو ملازم دارد، یعن وقت مقدمهای فعل شد،
دو لازم  همراه آن باید باشد، اول باید مقدمات دیر هم متصف به فعلیت شوند، دوم خود ذی المقدمه که معلول است در عالم
خارج بر این مقدمه ترتب پیدا کند. اگر مقدمهای سایر مقدمات همراه آن واقع نشد، شرط بود اما سبب نبود یا سبب باشد اما

شرط نباشد، شرط و سبب باشد معد نباشد، اگر هر کدام باشند و دیری نباشد، اینجا م‌گوییم این مقدمه عنوان بالقوه دارد و
دیر متعلق برای غرض مولا واقع نمشود.

مقدمه زمان متعلق برای غرض تبع مولا واقع مشود که بالفعل باشد. وقت که بالفعل بود، دو تا لازم دارد؛ ی اینه مقدمات
دیر هم بالفعل حاصل شوند، دوم ذی المقدمه و معلول هم بر این مقدمات ترتب پیدا کند.

بعد در آخر مگویند فرق بین مقدمه موصله و غیر موصله همین است. اگر مقدمهای عنوان فعلیت پیدا کرد و متعلق برای
غرض تبع مولا واقع شد، این مقدمه مشود موصله، اما اگر مقدمهای فعلیت پیدا نرد و در مرحله قوه باق ماند، دیر متعلق

غرض تبع مولا قرار نمگیرد و دیر عنوان موصل به ذی المقدمه را هم ندارد.

پس خلاصه بیان اول ایشان این شد که مقدمه باید فعلیت داشته باشد، چون اگر فعلیت نداشت متعلق غرض مولا واقع نمشود
و غرض تبع اگر در عمل تحقق پیدا نند، دیر عنوان مقدمیت خودش را بالفعل ندارد و بالقوه دارد.

بیان دوم: با «بل» ترق ذکر مکنند، «بل یمن أن یقال»؛ حال باید دید بیان دوم اولا چیست و ثانیا بیان دوم چه ترق نسبت به
بیان اول دارد؟ آیا بل ترق است یا معنای دیری دارد؟

ل گفتهاند را دارند که ذی المقدمه و معلول، متعلق غرض اصیل مولا است. یعنهمان مقدمهای که در بیان او م ابتداءدر بیان دو
آنچه مولا دنبال آن است و غرض اصل مولا است همین ذی المقدمه و معلول است. علت و مقدمات به تبع آن ذی المقدمه،

متعلق غرض واقع مشوند و اگر کس سؤال کند چرا اجزاء علت و چرا مقدمات عنوان غرض تبع دارند؟ مگوییم برای اینه
این علت و مقدمات، محصل غرض اصل مولا است. چون خود این مقدمات، تحصیل کننده غرض اصل مولا است.

لذا مگوییم خود این مقدمات بالتبع متعلق برای غرض قرار مگیرند.

بعد از بیان این مقدمه در بیان دوم، چهار مطلب را در اینجا ذکر کردهاند.

بیان چهار مطلب در کلام محقق اصفهان

مطلب اول: فرمودهاند همانطور که ارادهای که به معلول تعلق پیدا کرده، ی اراده واقع است ولو معلول مرکب باشد، ذی
المقدمه چه بسیط باشد یا دارای اجزای است و مرکب، به ذی المقدمه و معلول ی اراده تعلق پیدا مکند، ولو اینه واقعا و

خارجا ذی المقدمه مرکب باشد.



همانطور که ارادهی متعلق به ذی المقدمه ی اراده واحد است، ارادهی متعلق به مقدمات هم واحد است. اگر مقدمات مرکب و
متعدد باشد، ارادهای که به این مقدمات تعلق پیدا مکند ی اراده است.

این ی مطلب که طبق این مطلب ولو ذی المقدمهای دارای ده مقدمه هم باشد، اینجا نمگوییم این ده مقدمه، ده اراده غیری به
آن تعلق پیدا کرده و ده وجوب غیری دارد.

شاید تا قبل از فرمایش مرحوم اصفهان در ذهن شما هم این بوده وقت مگوییم اگر ذی المقدمه واجب شد، ملازمه وجود دارد
و باید مقدمه واجب شود. ی مقدمه، وجوب غیری دارد، مقدمه دوم وجوب غیری دوم دارد و مستقل، مقدمه سوم وجوب

غیری سوم دارد. اما ایشان مفرمایند نه، چون ارادهی متعلق به مقدمات، ناش از اراده متعلق به ذی المقدمه است، و اراده
متعلق به ذی المقدمه ولو مرکب هم باشد، ارادهای واحد است، پس اراده متعلق به مقدمات هم ی اراده است و ی وجوب

غیری بیشتر نداریم ولو مقدمات متعدد باشد.

مطلب دوم: اگر کس سؤال کند منشأ وحدت اراده در ذی المقدمه چیست؟ چرا ولو اینه ذی المقدمه مرکب باشد اراده متعلق
به آن ی است؟

مگوییم منشأ آن؛ وحدت غرض است، چون ی غرض بیشتر نیست، منشأ اراده واحده هم وحدت غرض است. گفتهاند
همانطور که در ذی المقدمه، منشأ وحدت اراده وحدت غرض است، همینطور در مقدمه هم تمام مقدمات ی غرض واحد

دارند.

منشأ اینه ارادهی متعلق به مقدمات هم ارادهی واحده است، این است که ی غرض بیشتر اینجا وجود ندارد و آن غرض؛
وصول به ذی المقدمه است.

تمام این مقدمات ولو مثلا صد مقدمه داشته باشد، ی ذی المقدمهای تمام اینها به دنبال ی غرض هستند و آن غرض عبارت
از وصول به ذی المقدمه است.

پس در مطلب دوم هم بیان شد غرض در مقدمات متعدده متعدد نیست و ی است و آن هم عبارت از وصول به ذی المقدمه
است.

مطلب سوم: همانطور که ذی المقدمه مرکب و دارای أجزاء باشد، اگر بعض از اجزاء ذی المقدمه را اتیان کردید، مثبت اراده
متعلق به مقدمه نیست، که ایشان از این اراده تعبیر مکنند به اراده نفس. ذی المقدمه چون وجوب نفس دارد، اراده متعلق به

آن هم نفس است. اگر از نه جزء نماز، پنج یا شش جزء آن را خواندید، مفرمایند آوردن بعض از اجزاء دون بعض الآخر،
اینطور نیست که آن اراده را اسقاط کند. هر ی از این اجزاء، اقتضائات دارند، لذا هر جزئ که آورده مشوند، مسقط آن

اقتضای متناسب با آن جزء است. اما ارادهای که به مجموع و کل تعلق پیدا کرده، ساقط نمشود مر اینه جزء آخر آورده
شود. مادام که مجموع اجزاء آورده نشود، اراده نفس متعلق به ذی المقدمه ساقط نمشود.

همین مطلب در باب مقدمه هم وجود دارد؛ در باب مقدمه گفتیم ی اراده به تمام مقدمات تعلق پیدا مکند، اگر ذی المقدمهای
دارای پنج مقدمه باشد، اگر چهار مقدمه را آوردید و دیری را نیاوردید، آن ارادهی غیری و تبع که متعلق به این مقدمات است

ساقط نمشود. زمان ساقط مشود که تمام اجزاء مقدمه را اتیان کنیم و تمام مقدمات را در عالم خارج بیاوریم.



در همین مطلب سوم مفرمایند اگر ذی المقدمهای دارای پنج مقدمه بود و پنج مقدمه را آوردیم، ملازم با این است که ذی
را ط معد و طلب دارد و فرضا تمام آنها را آوردیم و راه ،المقدمه در عالم خارج حاصل شود. ذی المقدمهای شرط، مقتض

کردیم که اراده غیری متعلق به مقدمات ساقط شود، این امان ندارد مر اینه بوییم در عالم خارج ملازم با حصول ذی
المقدمه است.

مطلب چهارم: اجزاء معلول واقعا متصف به معلولیت نمشود، مر اینه تمام معلول را اتیان کنیم. همانطور که در باب معلول،
اجزاء متصف نمشود به معلولیت إلا بعد از اینه تمام اجزاء را در عالم خارج اتیان کنیم، اجزاء علت هم همینطور است. علت

همان مقدمات است. أجزاء علت هم به وصف مطلوبیت و مقدمیت واقع نمشود، إلا اینه تمام اجزاء علت و مقدمه را اتیان
کنیم.

مرحوم  اصفهان تا اینجا در این بیان دوم، کاری که انجام دادند این بود که گفتند ارادهی متعلق به مقدمات ی است، غرض
ی است و آن هم وصول به ذی المقدمه است و این اراده ساقط نمشود مر اینه تمام اجزاء و مقدمات آورده شود.

ما مدانیم خارجا اگر تمام اجزاء آورده شود، ملازم با حصول ذی المقدمه در عالم خارج است. بعد اشال را به خودشان
وارد کردهاند و آن را جواب دادهاند.

ال بر کلام محقق اصفهاناش

مستشل مگوید این بیان شما که مگویید اگر مقدمات آورده شود، ذی المقدمه هم حاصل است، در فرض برای ما قابل
قبول است که بوییم ی از اجزاء، علت و ی از مقدمات، اراده به ذی المقدمه است. چرا؟ برای اینه خارجا مدانیم اگر

انسان تمام مقدمات را بیاورد، اما اراده ذی المقدمه را نداشته باشد، ذی المقدمه حاصل نمشود.

در نتیجه این فرمایش شما که مخواهید مقدمه موصله را تصحیح کنید و روی صناعت علم پیاده کنید، در صورت درست
است که بوییم ی از مقدمات یا ی از اجزاء علت، ارادهی به ذی المقدمه است. بوییم نماز دارای چند مقدمه است؛ وضو،

لباس، مان و... و ی از مقدمات نماز هم ارادهی نماز است. ارادهی به مقدمه را بعنوان ی از اجزاء علت قرار دهیم.

در حال که مستشل مگوید معقول نیست اراده جزء أجزاء علت قرار گیرد. برای اینه اراده، متعلق برای وجوب غیری قرار
نمگیرد. اراده، متعلق برای بعث قرار نمگیرد. مولا نمتواند تحری کند و بفرماید «یجب علی الارادة»، ولو بوجوبٍ غیری.

مولا نمتواند اراده را به وجوب غیری متعلق برای بعث قرار دهد.

لذا اکنون که اراده نمشود متعلق بعث قرار گیرد، نمتوانیم بوییم ی از اجزاء علت، اراده ذی المقدمه است. اگر نشد این
حرف را بزنیم، آناه مقدمه موصله بهم مخورد، چون ممن است تمام مقدمات را بیاورید، اما چون اراده مقدمه را ندارید، ذی

المقدمه تحقق پیدا نند.

این اشال را به خودشان وارد کردهاند و جواب نسبتا دقیق مدهند.
این مطالب که امروز عرض شد را در نهایة الدرایه ببینید. مقصود این است که با متون اصل اصول آشنای پیدا کنید.

متوانستیم نظریه ایشان را نوییم و رد شویم، اما چون بیان دقیق بود و نافع است عرض شد. مرحوم اصفهان گاه در
کنند و یرا درک م ضوابط از اصولیین دیدهایم، یعن دهد، که این را هم در کمتر کستحقیقات خود کبریات را ارائه م



کبریات کل ارائه مدهند. و باید روی آن بیشتر کار کرد. حالا جواب این اشال به خودشان را فرمودهاند، که عرض خواهیم
کرد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


