
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » مباحث صلاة المسافر » صلاة المسافر (8) »

در تاریخ ۱۳ اردیبهشت ۱۴۰۰

صلاة المسافر
جلسه 181 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

کلام مرحوم بروجردی (ره) در مورد وطن شرع

هر چند مرحوم محقق عراق (ره) و مرحوم آقای خوئ (ره) اصرار داشتند که صحیحه محمد بن اسماعیل بن بزیع دلالت بر
وطن شرع دارد، اما به نظر ما چنین نیست و روایت چنین دلالت ندارد.

َشود یا خیر، اما اثبات وطن شرعبا روایت اثبات م فرماید: صرف نظر از اینکه وطن شرعمرحوم آقای بروجردی (ره) م
به سبب شهرت مشل است.

ایشان پس از نقل قول بزرگان مانند مرحوم شیخ طوس(ره)، مرحوم ابن براج(ره)، مرحوم اب الصلاح حلب(ره)، مرحوم ابن
جنید(ره)، مرحوم ابن ادریس (ره) و مرحوم ابن حمزه (ره) مفرماید: از زمان مرحوم محقق (ره) و مرحوم علامه(ره) این

مسئله مشهور شد و برخ نیز ادعای اجماع نمودهاند که اگر شخص در مان مل و منزل دارد و شش ماه در آن استطیان
نمود م‌تواند نماز را تمام بخواند.

برخ از متأخرین المتأخرین از این مسئله به وطن شرع تعبیر نمودهاند، اما با ملاحظه عبارات قدماء مبینیم این مسئله در
کلمات ایشان وجود ندارد؛ لذا مرحوم صاحب ریاض (ره) و مرحوم سبزواری (ره) با این مسئله مخالفت نمودهاند و در حال

حاضر نیز متأخرین منر این مسئله بوده و روایت مذکور را حمل بر وطن عرف منمایند.

ایشان برای اثبات ی امر به واسطه شهرت چند قید را ذکر مکنند: الف‐ شهرت قدمائ باشد. ب‐ مسئله مورد نزاع، از
مسائل متلقاة باشد؛ یعن فقهاء دست به دست از یدیر نقل نموده باشند تا این مسئله به ائمه (عليهم السلام) برسد.

اما افرادی مانند مرحوم شیخ طوس (ره) که کتاب «النهاية ف مجرد الفقه و الفتاوى» را برای بیان مسائل متلقاة تألیف
نمودهاست یا مرحوم صدوق (ره) در کتاب «من لا یحضره الفقیه» یا مرحوم قاض (ره) در «المهذب» و مرحوم اب الصلاح

(ره)، خلاف این برداشت را دارند. ضمن اینکه برخ قدما مانند مرحوم شیخ مفید (ره) اصلا متعرض این مسئله نشدهاند.

بله از عبارت مرحوم شیخ طوس (ره) در مبسوط که کتاب فتوای است و همچنین عبارت سرائر متوان این مسئله را برداشت
نمود، اما اثبات شهرت با این دو عبارت ممن نیست.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2216
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1675
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مسئله دوم طبق تحریر الوسیلة (داشتن چند وطن)

مرحوم امام (ره) در مسئله بعد مفرماید: «يمن أن يون للإنسان وطنان فعليان ف زمان واحد، بأن جعل بلدين مسنا له
دائما، فيقيم ف كل منهما ستة أشهر مثلا ف كل سنة، و أما الزائد عليهما فمحل إشال لا بد من مراعاة الاحتياط.»[2]

به نظر ایشان دو وطن قابل قبول است به این صورت که در هر سال شش ماه در هر کدام از آنها اقامت داشته باشد. اما بیشتر
از دو وطن به نظر ایشان محل اشال است و باید در جمع آن احتیاط وجوب کرد.

مرحوم سید (ره) در مورد این مسئله مفرماید: «قد عرفت عدم ثبوت الوطن الشرع و أنه منحصر ف العرف فنقول يمن تعدد
الوطن العرف بأن يون له منزلان ف بلدين أو قريتين من قصده السن فيهما أبدا ف كل منهما مقدارا من السنة بأن يون له

زوجتان مثلا كل واحدة ف بلده يون عند كل واحدة ستة أشهر أو بالاختلاف بل يمن الثلاثة أيضا بل لا يبعد الأزيد أيضا.»[3] به
نظر ایشان سه وطن و حت بالاتر از آن نیز ممن است.

مرحوم آقای خوئ (ره) در این مسئله از مرحوم سید (ره) تبعیت نموده و مفرماید: مانع ندارد شخص ی وطن اصل و سه
وطن اتخاذی و یا چهار وطن اتخاذی داشته باشد و این مسئله تابع صدق عرف است.

شبیه آنچه در منجس اول و دوم گفته مشود که باید دید عرف تا چه اندازه برای متنجس، منجسیت قائل مباشد. در مانحن
فیه نیز باید دید عرف برای انسان چند وطن را تصور مکند.

این مسئله از مسائل است که به اختلاف ازمنه و امنه مختلف مباشد. در حال حاضر این امان وجود دارد که ی فرد به
راحت چهار وطن در  چهار نقطه داشته باشد و قصد داشته باشد در هر کدام سه ماه بماند. اما بیشتر از این مقدار به حسب

نظر عرف است.

مرحوم سید ابوالحسن اصفهان (ره) در این باره مفرماید: ی از اقوال مستفاد از روایت ابن بزیع این است که از آن حم
«ذی الوطنین» استفاده شود. در این صورت دو وجه قابل تصور است: الف‐ حم اختصاص به شخص داشته باشد که دو

وطن دارد. ب‐ حم شامل افرادی که اوطان متعدد دارند نیز مشود.

ظاهر این است که اگر شخص بیش از سه وطن داشته باشد از مورد روایت خارج است. اما وطن سوم محل ش است به این
جهت که از ی طرف احتمال دارد ذکر شش ماه توسط امام (عليه السلام) از باب مثال باشد و از طرف دیر بوئیم شش ماه

خصوصیت دارد.[4]

تبیین نظریه مختار در مسئله دوم

محور این مسئله صحیحه ابن بزیع است. اگر از این روایت وطن شرع را استفاده نمودیم، باید قائل به خصوصیت شش ماه
شویم؛ در نتیجه شخص متواند تعداد زیادی وطن شرع داشته باشد؛ برای اینکه با اقامت شش ماه و داشتن مل و منزل

وطن شرع محقق مشود. به نظر ما این مسئله ی از مبعدات چنین برداشت از روایت مذکور است.

اما اگر روایت را حمل بر وطن عرف نمودیم که به نظر ما این احتمال اقوی است، اولین نتیجه این است که مسلماً شش ماه
خصوصیت ندارد. در این روایت امام (عليه السلام) به عنوان ی از عرف مسئله اقامت شش ماه را به عنوان فرد رایج در زمان

صدور روایت بیان نمودهاند.



در نتیجه اشال مرحوم خوئ (ره) که فرمود: اگر مقصود وطن عرف باشد باید امام (عليه السلام) فرد خف مثلا اقامت سه ماه
را ذکر نمایند نیز وارد نمّباشد.

نتیجه دیر این است که ملاک تحقق وطن عرف مباشد که به اختلاف زمان مختلف مشود؛ به این بیان که امان دارد در
زمان صدور روایت وجود دو وطن عرف بودهاست، اما در حال حاضر داشتن چهار وطن امری کاملا عرف است. حت در

آینده و با پیشرفت وسائل حمل و نقل احتمال دارد از لحاظ عرف تحقق وطن اتخاذی بیش از این مقدار نیز ممن باشد.

مؤید ما این است که در سایر روایات محل بحث، تعبیر «کل منزلٍ من منازل لا تستوطنه» وارد شدهاست که منازل جمع و
اقل آن سه است؛ یعن اگر چهار یا شش منزل را استیطان نمودید باز هم اینها وطن اتخاذی شما مباشند. لذا اینکه مرحوم

امام (ره) مفرماید: وطن سوم محل اشال است صحیح نیست و اشال در آن وجود ندارد.

مسئله دوم طبق تحریر الوسیلة (تبعیت در وطن)

مرحوم امام (ره) در مورد مسئله بعد که بحث تبعیت در وطن است، مفرماید: «الظاهر أن التابع الذي لا استقلال له ف الإرادة و
التعيش تابع لمتبوعه ف الوطن، فيعدّ وطنه وطنه، سواء كان صغيرا‐ كما هو الغالب‐ أو كبيرا شرعا، كما قد يتفق للولد الذكر و
كثيرا ما للأنث خصوصا ف أوائل البلوغ، و الميزان هو التبعية و عدم الاستقلال، فربما يون الصغير المميز مستقلا ف الإرادة و

التعيش كما ربما لا يستقل البير الشرع، و لا يختص ذلك بالآباء و الأولاد، بل المناط هو التبعية و إن كانت لسائر القرابات أو
للأجنب أيضا، هذا كله ف الوطن المستجد، و أما الأصل فف تحققه لا يحتاج إل الإرادة، و ليس اتخاذيا إراديا، لن ف الاعراض

الذي يحصل بالاعراض العمل يأت اللام المتقدم فيه.»[5]

مرحوم سید (ره) مسئله محل بحث را در مورد خصوص ولد و والد مطرح نموده و م‌فرماید: «لا يبعد أن يون الولد تابعا لأبويه
أو أحدهما ف الوطنما لم يعرض بعد بلوغه عن مقرهما و إن لم يلتفت بعد بلوغه إل التوطن فيه أبدا فيعد وطنهما وطنا له أيضا
إلا إذا قصد الإعراض عنه سواء كان وطنا أصليا لهما و محلا لتولده أو وطنا مستجدا لهما كما إذا أعرضا عن وطنهما الأصل و
اتخذا مانا آخر وطنا لهما و هو معهما قبل بلوغه ثم صار بالغا و أما إذا أتيا بلدة أو قرية و توطنا فيها و هو معهما مع كونه بالغا

فلا يصدق وطنا له إلا مع قصده بنفسه.»[6]

یعن ولد هر چند بعد از بلوغ توجه به توطن نسبت به مان مذور نداشته باشد، اما از حیث وطن تابع پدر و مادر است و تا
زمانکه از بعد از بلوغ از آن محل قصد اعراض نداشته باشد، آن مان وطن او است هر چند آن مان، نسبت به پدر و مادر

وطن مستجد باشد.

به نظر مرحوم آقای بروجردی (ره) و مرحوم آقای گلپایان (ره) قصد اعراض به تنهای کاف نیست و باید اعراض فعل نسبت
به وطن اصل محقق شود.[7]

مرحوم سید (ره) سپس مفرماید: اگر پدر و مادر به قریهای آمدند و فرزندشان نیز به همراه آنها بود و بالغ شد، باید رأساً
تصمیم بیرد که قصد داد آن مان را به عنوان وطن قرار بدهد یا خیر؟!

مرحوم امام (ره) در حاشیه عروه مفرماید: «ليس المناط بالتابعية ف ذلك كونه ولداً و لا غير بالغ شرعاً بل المناط هو التبعية
العرفية و عدم الاستقلال ف التعيش و الإرادة فربما كان الولد الصغير المميز مستقلا فيهما غير تابع عرفاً و ربما يون بعض
البار غير مستقل كالبنات ف أوائل بلوغهن بل ربما يون التابع غير الولد فتحقّق التبعية بالنسبة إل الأجنب أيضاً فضً عن



القريب هذا كلّه ف الوطن المستجدّ و أما الوطن الأصل فقد مر اللام فيه.»[8]

ه معیار عرف است یعنبه نظر ایشان اینکه مرحوم سید (ره) بحث را در مورد ولد و والد مطرح نمودهاند صحیح نیست، بل
عرف باید بوید این فرزند یا خادم و به صورت کل هر شخص که با انسان زندگ مکند تابع او مباشد یا خیر؟!

تبعیت در مورد وطن مستجد در جای مطرح مشود که شخص در تعیش و اراده استقلال نداشته باشد و چه بسا فرزندی
کوچ در تعیش و اراده مستقل باشد و گاه اوقات افراد مسن در این مسئله استقلال نداشته باشند؛ مانند دختری که بالغ شده

اما ازدواج نردهاست و در منزل پدر در حال گذران زندگ است یا شخص که خادم انسان است.

ظاهراً مرحوم امام (ره) اصل این مطلب را از مرحوم آقای بروجردی (ره) گرفتهاند. ایشان در حاشیه عروه مفرماید: «الظاهر
أنّه لا مدخلية للبلوغ الشرع و عدمه ف ذلك بل المدار عل عدّه ف العرف تبعاً لهما و عدمه فربما يعدّ تابعاً مع البلوغ و لا يعدّ مع

عدمه.»[9]

تنقیح محل بحث در مسئله مذکور

به نظر ما بحث از تبعیت، در وطن اصل صحیح نیست؛ به این جهت که وطن اصل محل نشو نمای این شخص است که در
آن حت قصد نیز معتبر نمباشد. محل اصل بحث در این مسئله وطن اتخاذی است.

زمانکه روشن شد موضوع بحث در این مسئله تبعیت در وطن مستجد است، باید ببینیم مراد از تبعیت در وطن چیست؟ آیا
زندگ شخص در محل آیا عرف به جهت اینکه پدر و مادر ی اساساً در عرف چیزی به نام تبعیت در وطن داریم یا خیر؟ مثلا

مکنند، به فرزندشان مگوید تابع آنها است؟

اگر این پدر و مادر در وطن اصل خود نباشند و فرزند در محل دیر به دنیا آمده باشد و پدر و مادر شهر دیری را به عنوان
وطن عرف اتخاذی قرار دادند، آیا قصد ابوین قصد این فرزند متواند باشد یا خیر؟! آیا عرف میان فرزند ممیز و غیر ممیز در

این مسئله فرق قائل است یا خیر؟!

در مقابل مرحوم محقق خوئ (ره) در این بحث ادلهای که در آن قصد و انشاء صب را تا قبل از بلوغ کالعدم مدانند وارد شده
و مفرماید: همانگونه که معاملات صب باطل است، در مانحن فیه نیز قصد صب معتبر نمّباشد.

در بحث تقلید به نظر ما، تقلید برای صب امان دارد و در مورد وی واقع مشود؛ در نتیجه اگر صب ممیزی از مرجع تقلید
نمود و ی سال بعد آن مرجع تقلید به رحمت خداوند رفت و صب بالغ شد، متواند بر تقلید از او باق باشد.

به بیان دیر در مانحن فیه نیز این مسئله مطرح است که آیا متوان به صورت کل گفت قصد صب ‐ولو صب ممیز‐ کلا
قصد است و شارع آنرا الغاء نموده و در نتیجه تا قبل از بلوغ تابع پدر و مادر است و هر مان که آنها آنرا به عنوان وطن

انتخاب نمودند وطن او مّباشد، یا این مسئله تخصصاً از آن موارد خارج است؟!

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «...هذه الأقوال القدماء من أصحابنا، ثم اشتهر من زمن المحقق و العلامة القول بثبوت الإتمام عل من مر بموضع له فيه



ملك قد استوطنه فيما مض ستة أشهر و لو متفرقة، فأفت بذلك المحقق و العّمة و من تأخّر عنهما، و ادع بعضهم عليه
ن ناقش فيه فهذا. و ل .الإجماع. و شاع بين متأخري المتأخرين من المقاربين لعصرنا التعبير عن ذلك بالوطن الشرع

الرياض، و تبعه بعض آخر، إل أن انقلب الشهرة أخيرا إل إناره و حمل رواية ابن بزيع عل تحديد الوطن العرف.و كيف كان
فإثبات ما سموه وطنا شرعيا بسبب الشهرة مشل، فإنّ الشهرة إنّما تون حجة إذا كانت متحققة بين القدماء من أصحابنا بنحو
يستشف بها كون المسألة من المسائل المتلقاة عن الأئمة عليهم السلام يدا بيد، و الشهرة ف هذه المسألة إنّما حدثت من عصر
المحقق «قده»، فإنّ عبارة الشيخ ف نهاية الت ألّفها النقل المسائل المتلقاة عنهم عليهم السلام، و كذلك عبارة الفقيه و كلمات

القاض و أب الصلاح ظاهرة ف الخلاف، و بعض القدماء كالمفيد مثلا لم يتعرض للمسألة أصلا. نعم، عبارة المبسوط الذي هو
كتاب تفريع، و كذا السرائر ظاهرة ف إثباته و لن لا يتحقق الشهرة المعتمد عليها بمثل ذلك...» البدر الزاهر ف صلاة الجمعة و

المسافر، ص: 204 به بعد.
[2] ـ تحرير الوسيلة، ج1، ص: 257 و 258.

[3] ـ العروة الوثق (للسيد اليزدي)، ج2، ص: 142.
[4] ـ «استدلوا بهذه الصحيحة لأقوال ثلاثة:الأول: لحم ذي الوطنين كما هو ظاهرها، فتدل عل أنّ من له وطنان يقيم ف كل
منهما ستّة أشهر ف كل سنة يتم ف كل منهما إذا دخل فيهما و لو لم يقصد إقامة عشرة أيام، و هذا المعن هو الّذي يح عن

الصدوق ف تفسير الرواية، و يستظهر من جماعة من المتأخّرين، كصاحب المدارك و صاحب المعالم و الفاضل الجواد و
المجلس و الفيض و الأستاذ و غيرهم عل ما ح عنهم.ثم بناء عليه، فهل يشمل من كان له أوطان متعدّدة، أو يختص بذي

الوطنين، بمعن من كان ف الشتاء ف مان و ف الصيف ف مان آخر؟ وجهان، و الظاهر خروج من كان له أوطان متعدّدة
ل الأمر عند كلأو بلد أو قرية زوجة يقيم عندها شهرين أو ثلاثة لا يشمله الصحيحة و إن أقام ف كل أزيد من ثلاثة، فمن كان له ف

واحدة منهما ستّة أشهر أو أزيد.و أما بالنسبة إل الثلاثة فمحل شكّ، لاحتمال كون الستّة أشهر من باب المثال، و احتمال
خصوصية فيها لا يشمل ذا الأوطان...» صلاة المسافر (للسيد الأصفهان)، ص: 67 و 68.

[5] ـ تحرير الوسيلة، ج1، ص: 258.
[6] ـ العروة الوثق (للسيد اليزدي)، ج2، ص: 142 و 143.

[7] ـ «و أعرض فعً. (البروجردي).و أعرض فعً و خرج. (اللپايان).»العروة الوثق (المحش)، ج3، ص: 474.
[8] ـ العروة الوثق (المحش)، ج3، ص: 474.
[9] ـ العروة الوثق (المحش)، ج3، ص: 475.


