
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« و غیری تا وجوب شرع اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » واجب نفس

در تاریخ ۲۳ دی ۱۳۸۱

مقدمه واجب/مقدمه موصله
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نقد محقق اصفهان بر دلیل اول مرحوم آخوند

عرض کردیم مرحوم آخوند خراسان بر این نظریه خودشان که نظریه مشهور است(که مقدمه به نحو مطلق واجب است اعم از
اینه ذی المقدمه بر آن ترتب پیدا کند یا نند) سه دلیل اقامه کردهاند.

دلیل اول را مرحوم محقق اصفهان مورد مناقشه قرار داده که مقدمهای از مناقشه ایشان در بحث گذشته عرض شد.

واجب دخالت دارد آن غرض ه آنچه در وجوب یفرمایند شما در عبارت خود تصریح دارید به این م مرحوم اصفهان
است که داع بر ایجاد است، و غرض در باب مقدمه نیست مر این معنا که اگر مقدمه حاصل نشود، ذی المقدمه حاصل

نمشود.

مرحوم اصفهان فرمودهاند این تعبیر درست است، ی تعبیر قدر جامع بین مقتض و شرط و معد است.

در باب مقدمات که بعض از مقدمات عنوان مقتض و بعض عنوان شرط و بعض عنوان معد دارند، وجه جامع و قدر
مشترک آنها این است که اگر اینها نباشد، ذی المقدمه تحقق پیدا نمکند. لن گفتهاند این معنا، ی معنای سلب عدم است،

چون مرحوم آخوند مگوید «لولاه لما أمن حصول ذی المقدمة»، این معنای سلب که تعلیق هم است، نه اثر وجود مقدمه
است و نه متعلق غرض است. چرا؟

مفرمایند این معنای که عنوان عدم دارد، ما وقت آن را تحلیل کنیم، مگوییم ملاک که در خود مقدمه وجود دارد، این ملاک
از ی از این سه امر خارج نیست؛ یا از باب استلزام  عدم است یعن اگر مقدمه نباشد ذی المقدمه هم نیست، «ما یلزم من

ان است، یعنشود، یا امفرمایند از تعلیق مرحوم شیخ انصاری در کتاب تقریرات همین مطلب استفاده معدمه العدم»، و م
بوییم ملاک که در مقدمه وجود دارد این است که وجود مقدمه وجود ذی المقدمه را ممن مسازد، یا اینه ملاک تمن
است، بوییم با وجود مقدمه قدرت و تمن پیدا مکنیم بر انجام ذی المقدمة. مفرمایند تمام اینها باطل است. چرا باطل

است؟ شروع کردهاند به توضیح مطلب.

بررس احتمال اول؛ مفرمایند ما ملاک در مقدمه را نمتوانیم استلزام عدم قرار دهیم، برای اینه این استلزام عدم، لازمه
علیت است نه حقیقت علیت.

در فلسفه مگویند وجود علت، سبب وجود معلول است و بین علت و معلول علیت برقرار است. آناه مگویند لازمه قانون

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/100
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


علیت این است که اگر علت نباشد معلول نیست، و الا نمتوانیم بوییم عدم العلة، علة لعدم المعلول. عدم، صلاحیت برای علت
واقع شدن را ندارد.

لذا اگر مگوییم عدم مقدمه، مستلزم عدم ذی المقدمه است، این ربط به علیت و حقیقت علیت ندارد، این لازمه علیت است.

آناه باز توضیح مدهند، مفرمایند در مقدمات، ما ی مقتض، شرط و معد داریم. حقیقت مقتض این است که مقتضا از آن
است که در این مقتض ترشح مقتضا به سبب آن اقتضای ،شود. حقیقت مقتضامری وجودی م ی کند، یعنترشح پیدا م

وجود دارد.

در باب شرط، حقیقت شرط چیست؟ اینه مگوییم شرط إحراز، مجاورت است، حقیقت شرط این است که فاعل را تمیل
مکند یا قابلیت قابل را به فعلیت مرساند.

به تعبیر ایشان حقیقت شرط عبارت از این است که مصصح و ممل فاعلیت فاعل است و نیز مصحح و متمم قابلیت قابل
است. این هم ی امر وجودی است، ما در اینجا عدم نداریم.

در معدات، معدّ یعن آنه معلول را به علت نزدی مکند، به تعبیر مرحوم اصفهان مقرب معلول به علت است.

نتیجه این مشود که مرحوم اصفهان مگویند نمتوانیم بوییم ملاک مقدمه، استلزام عدم است. بوییم  از عدم، عدم ذی
المقدمه لازم مآید. چون گفتیم این لازمه قانون علیت است، اما حقیقت علیت همیشه باید بین دو امر وجودی باشد. پس این

ملاک نیست.

بررس احتمال دوم: از باب مسأله امان، که ملاک مقدمه و ملاک که به سبب آن مقدمه واجب شده این است که با وجود
مقدمه، امان ذی المقدمه تحقق پیدا مکند.

محقق اصفهان مفرمایند ما سه نوع امان داریم: ذات، وقوع، استعدادی.

امان ذات ذی المقدمه، ربط به وجود مقدمه ندارد. برای اینه معنای امان ذات این است که ی شء، بحسب ذاتش نسبتش
به وجود و عدم، عل السویه باشد. هم بتواند موجود و هم معدوم باشد. امان ذات ذی المقدمه مربوط به خود ذی المقدمه است

و دخل و ارتباط به وجود مقدمه ندارد.

ان وقوعنیست، ام تعبیر که در تعبیرات مرحوم اصفهان شده است. ی ان وقوع؛ چند تعبیر برای امان وقوعو اما ام
یعن آنه از وقوعش، فسادی لازم نیاید و از وقوع ذی المقدمه که فسادی لازم نمآید، پس امان وقوع هم مربوط به خودش

است.

اما مرحوم اصفهان این تعبیر را کردهاند که امان وقوع ذی المقدمه، تابع وجود مقدمه نیست، یعن اینطور نیست که بوییم
اگر مقدمه موجود شد، ذی المقدمه امان وقوع پیدا مکند. خیر، امان وقوع ذی المقدمه، تابع امان مقدمه است. تابع

امان علت آن است. یعن اگر چیزی علتش موجود بود، معلول هم امان وقوع از این جهت پیدا مکند.

پس امان وقوع هم کنار مرود، چون مگوییم امان وقوع، تابع وجود علت نیست، تابع امان علتش است.



و اما امان استعدادی؛ مگوییم وجوب مقدمه باعث مشود ذی المقدمه امان استعدادی پیدا کند.

مفرمایند امان استعدادی نسبت به افعال اختیاری است. شما ی فعل را در نظر مگیرید، اگر قدرت انجام این فعل را
داشته باشید، مگوید این امان استعدادی نسبت به این فعل است، اگر قدرت آن را نداشته باشید مگوییم امان استعدادی

نیست.

آناه امان استعدادی بعد از وجود است. یعن بعد از اینه انسان هست و موجود هم شده، این انسان نسبت به افعال
اختیاریهای که مخواهد انجام دهد، مگوییم امان استعدادی دارد.

پس اگر بخواهیم امان استعدادی ذی المقدمه را بررس کنیم، باید بعد از وجودش بوییم مثلا امان استعدادی نسبت به چه
دارد و نسبت به چه ندارد.

خلاصه کلام، مرحوم اصفهان مفرمایند ملاک؛ یا استلزام عدم است یا امان است که این دو را تا بحال إبطال کردهاند.

بررس احتمال سوم: ملاک در وجود مقدمه، نه استلزام عدم باشد نه امان باشد، بله مسأله تمن است. در جاهای که
بپرسند مثلا ی شء آیا علت امان است یا علت تمن؟ چه فرق دارد؟ بوییم مقدمه وقت وجود پیدا کرد، با وجود مقدمه

انسان تمن پیدا مکند از ذی المقدمه.

مفرمایند این هم باطل است، برای اینه تمن از ذی المقدمه، منوط به وجود مقدمه نیست، بله تابع تمن از مقدمات است.
یعن کس که نسبت به مقدمات تمن دارد، نسبت به ذی المقدمه هم تمن دارد.

اینطور نیست که بوییم هنوز تمن از ذی المقدمه معلوم نیست، شما اول مقدمه را بیاور، اگر آوردی مگوییم تو تمن از ذی
المقدمه داری یا نه؟ محقق اصفهان مفرمایند تمن از ذی المقدمه، معلول تمن بر مقدمات است نه وجود خود مقدمات.

لذا مفرمایند ما ملاک در مقدمه را نمتوانیم استلزام عدم یا امان یا تمن قرار دهیم.

بنابراین آنچه شما مرحوم آخوند در اینجا فرمودهاید باطل مشود.

شما جملهای گفتهاید که «ولیس الغرض من المقدمة إلا حصول ما لولاه لما أمن حصول ذی المقدمة» این را هر گونه تحلیل
کردیم؛ به ملاک استلزام عدم یا ملاک امان یا ملاک تمن، تمام اینها مخدوش است. بعد شروع کردهاند در تقریر و تقریر هم،

تأیید نظریه صاحب فصول است. این اشال محقق اصفهان بر عبارت مرحوم آخوند است.

تعلیقه استاد محترم نسبت به نقد محقق اصفهان

آنچه نسبت به این فرمایش مرحوم اصفهان به ذهن ما مرسد این است که در این تحلیل که مرحوم اصفهان ارائه داده،
خواسته بفرماید این استلزام عدم نمتواند اثر وجوب مقدمه باشد. این را اثبات کردند. اما ادعای ایشان دو قسمت داشت و با

این بیان ی قسمت آن را توانستند اثبات کنند.

قسمت دیر مسأله تعلق غرض است. آیا اگر ما اصلا بحث علیت را کنار بذاریم، که قانون علیت، بین دو وجود است نه بین



دو عدم، اینها را هم کنار بذاریم، بحث را روی مسأله تعلق غرض متمرکز کنیم، آیا این امر عدم نمتواند متعلق غرض واقع
شود؟ شارع یا مولا یا عقل نمتواند بوید غرض از وجوب این مقدمه، ی امر عدم است؟ امر عدم این است که اگر مقدمه

نباشد ذی المقدمه نیست.

مرحوم اصفهان با این بیان دقیق که داشتند ‐انصافا بیانات و تحقیقات ایشان همه دقیق و محم است‐ اما ما هر چه در
فرمایش ایشان دقت کردیم، نتوانستند این قسمت را نقد کنند.

بله نمتوانیم بوییم استلزام عدم ملاک وجوب مقدمه است، بعنوان وجوب مقدمه، یعن اگر کس بوید وجوب مقدمه به
ملاک استلزام عدم است این اشال وارد است، اگر کس بوید وجوب مقدمه به ملاک امان است این اشال وارد است،

اگر کس بوید وجوب مقدمه به ملاک تمن است این اشال وارد است.

اما اگر بحث را روی وجود مقدمه نیاوریم، بحث را روی غرض بیاوریم، بوییم آنچه غرض از تعلق وجوب به مقدمه است این
است، مولا دیده اگر کس این را انجام ندهد ذی المقدمه انجام نمشود، به ملاک عدم این مقدمه را واجب کرده، تصادفا

عبارت مرحوم آخوند هم ی ظهور روشن در همین معنا دارد.

مرحوم آخوند در دلیل اول فرمودهاند «لا یاد یعتبر ف الواجب إلا ما له دخل ف غرضه الداع إل إیجابه»، مفرمایند در
واجب معتبر نیست، مر چیزی که دخالت در غرض داع به ایجاب دارد. هر چه در غرض داع به ایجاب دخالت دارد در

واجب معتبر است.

این را ابتدا به عنوان کبرا فرمودهاند. بعد در ادامه فرمودهاند: «ولیس الغرض من المقدمة إلا حصول ما لولاه لما أمن حصول
ذی المقدمة»، اصلا بحث را روی وجود مقدمه، اینه بویند وجود مقدمه چه تأثیری در ذی المقدمه دارد نیاوردهاند، بحث را بر

غرض آوردهاند.

دلیل اول آخوند متمرکز روی غرض است. فرمودهاند «ولیس الغرض من المقدمة الا حصول ما لولاه لما امن الحصول ذی
المقدمة»؛ غرض نیست مر وجود چیزی که اگر نباشد ذی المقدمه حاصل نمشود. یعن ی امر عدم متعلق برای غرض

واقع مشود.

بعد مرحوم آخوند ی تعلیل آورده و فرموده «ضرورة أنه لا یاد یون الغرض إلا ما یترتب علیه من فائدته والأثر»، غرض
چیست؟ یعن آن فایده و اثری که بر عمل مترتب است. بعد فرموده «ولا یترتب عل المقدمة إلا ذل»؛ بر مقدمه ترتب فایدهای

.همین امر عدم ؛ یعن«ندارد. «الا ذل

مقدمه اینطور نیست که بوید وجودش سبب مشود که ذی المقدمه آورده شود. تا آن اشالات بشود. فایدهی مقدمه، ی امر
.امر عدم هم ی «است . «الا ذل عدم

در عبارت قبل گفته غرض از مقدمه، ی امر عدم است، بعد فرموده غرض همان فایده است. بعد گفته فایده، مقدمه همان
است که از اول گفتیم ی امر عدم است. پس همان امر عدم بر آن ترتب پیدا مکند.

بنابراین به نظر ما مرحوم اصفهان با تمام تحقیق که فرمودهاند اثبات کردهاند که وجود مقدمه نمتواند محور باشد. اما مرحوم
آخوند که نخواسته روی وجود مقدمه بحث کند، غرض مقدمه را محور قرار داده، غرض که به سبب آن غرض، مقدمه واجب



شده است.

این جواب بود که خود ما به آن رسیدهایم و در کلمات هم وجود ندارد.

پاسخ دوم به نقد محقق اصفهان

اما دو جواب دیر از فرمایش مرحوم اصفهان داده شده، ی جواب را بعض از اساتید بزرگ ما فرمودهاند و آن این است که؛
مرحوم آخوند غرض از مقدمه را خود مقدمیت و خود توقف قرار داده است. بعد در توضیح گفتهاند خود مقدمیت معنایش این

است که اگر مقدمه نباشد ذی المقدمه نیست. حالا اگر ی ذی المقدمهای ده مقدمه داشته باشد، هر مقدمهای ی باب از عدم را
مسدود مکند، یعن با این مقدمه ی باب از عدم مسدود مشود و با مقدمه دیر باب دیر مسدود مشود و هذا.

لذا عدم مقدمه که سبب عدم ذی المقدمه است با آوردن مقدمه، این باب عدم مسدود مشود و ایشان فرمودهاند که مرحوم
آخوند مخواسته بوید غرض از مقدمه، مقدمیت است، مقدمیت یعن توقف. توقف همین است که بوییم اگر این نباشد آن هم

نیست. این تعبیر در کلمات بعض از اساتید وجود دارد.

نقد استاد محترم بر این پاسخ

اما هر چه در عبارت مرحوم آخوند دقت کنید، در هیچ جا ندارد که غرض از مقدمه، مقدمیت است و غرض از مقدمه، توقف
است. آنچه به عنوان جواب از اصفهان فرمودند با عبارت مرحوم آخوند سازگاری ندارد.

الاصول به نقد محقق اصفهان پاسخ منتق

جواب دیری در کتاب منتق الاصول داده شده و آن این است که بعد از اینه کلمات اصفهان را نقل کردهاند گفتهاند این
مطالب شما همه روی اصطلاحات فلسف است. استلزام عدم، امان ذات، وقوع، استعدادی، تمن، حت شما تمن را

همان تمن عقل و روی اصطلاح عقل مطرح کردهاید.

بعد ایشان گفتهاند حالا اگر بوییم ملاک مقدمه، تمن است، اما تمن عرف ملاک است نه تمن عقل، اگر تمن عرف باشد،
آناه دیر این اشال مرحوم اصفهان به مرحوم آخوند وارد نیست.

عرف مگوید وقت شما مقدمه را انجام دادید، حالا تمن از ذی المقدمه دارید. عقل مگوید قبل از آنه مقدمه را  انجام دهید،
کس که تمن بر مقدمه دارد تمن بر ذی المقدمه دارد، اما عرف مگوید نه، اگر مقدمه را انجام دادی، تمن از ذی المقدمه

داری.

نقد استاد محترم بر این پاسخ

این جواب هم ف حد نفسه جواب درست است، ول نه ارتباط به کلام مرحوم اصفهان و نه کلام مرحوم آخوند دارد. حالا در
جواب قبل ی مقدار مسأله روی غرض آمده بود، اما در این جواب بوییم مرحوم آخوند مسأله تمن عرف را در باب مقدمه



مطرح کرده به هیچ وجه مرتبط به کلام مرحوم آخوند و مرحوم اصفهان نیست.
بنابراین؛ این دو جواب، جواب قابل ملاحظهای نبود و تحقیق در جواب همان بود که عرض کردیم

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


