
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۴۰۰

مقدمه اصول
جلسه 107 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در مناقشات است که بر فرمایش مرحوم محقق اصفهان (ره) وارد است. در مناقشه اول بیان شد که تفسیر کلام مرحوم
آخوند به بیان دیری که مطابق نظر خودشان باشد صحیح نیست و خلاف صریح کلام مرحوم آخوند (ره) است.

ادامه بررس کلام مرحوم اصفهان(ره)

اشال دوم: طبق مبنای شما که انشاء را وجود تنزیل، جعل و عرض دانسته و مگوئید معنا به تبع لفظ موجود مشود، در
باب وضع نیز باید حقیقت وضع را تنزیل بدانید و بوئید واضع لفظ را نازل منزله معنا قرار مدهند؛ در حالکه شما این نظریه

که برخ به آن قائل بودند را مورد مناقشه قرار داده و فرمودید حقیقت وضع جعل اللفظ عل المعن است.

به نظر ما این اشال وارد نیست برای اینکه اولا مرحوم اصفهان (ره) در بحث علائم حقیقت و مجاز و در باب علامیت تبادر و
در اشال دوری که در این بحث وجود دارد و معروف است مفرماید: «أنّ حقيقة الوضع جعل طبيع اللفظ وجوداً تنزيلياً

لطبيع المعن بالقوة» یعن ایشان در آن بحث مسئله تنزیل را پذیرفته اما در بحث حقیقت وضع مسل تنزیل را
نپذیرفتهاست.[1]

ثانیاً مقصود ایشان از وجود تنزیل و عرض در مقابل فرمایش مشهور و مرحوم آخوند (ره) است یعن مخواهد بفرماید در
انشاء موجودی که وجود بالذات را به آن نسبت بدهیم نداریم؛ در نتیجه مقصود ایشان این نیست که لفظ وجود تنزیل معن یا

لفظ نازل منزله معن باشد تا اشال شود که این مبنا متوقف است بر اینکه ایشان حقیقت وضع را تنزیل بداند.

به بیان دیر قائلین به تنزیل در بحث حقیقت وضع مگویند: حقیقت و کار واضع این است که لفظ را نازل منزله معنا قرار
مدهد. اما ایشان در اینجا مفرماید: معنا وجود تنزیل، تبع و عرض لفظ است و معنا در ظل لفظ موجود مشود که لازمه

آن این نیست که لفظ نازل منزله معنا باشد.

در نتیجه این اشال وارد نیست و آنچه سبب بروز آن شدهاست وجود کلمه «تنزیل» در کلام مرحوم محقق اصفهان(ره)
است. اما به این نته توجه نداشتهاند که تنزیل مذکور در حقیقت وضع با تنزیل مذکور در اینجا متفاوت است.

اشال سوم: طبق مبنای شما وجود معنا تابع وجود لفظ است و قانون تبعیت این است که تابع مادام موجود است که متبوع
نیز موجود باشد یعن مادام که لفظ وجود دارد معنا نیز موجود است و زمانکه لفظ از بین مرود باید معنا نیز از بین برود؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در حالکه بالوجدان ملاحظه مشود که لفظ از بین مرود اما معنا همچنان موجود است.

به نظر ما این اشال نیز وارد نیست برای اینکه تبعیت تنها در حدوث است اما در بقاء لازم نیست؛ یعن در حدوث، معنا به تبع
لفظ موجود مشود و همین حدوث برای مترتب نمودن احام نیز کاف است. وقت معنا حادث شد تبعاً حادث مَشود ولو بعداً

لفظ از بین برود و معن باق بماند.

به بیان دیر معن از ذات لفظ بوجود مآید چون میان طبیع لفظ و معن علقه وجود دارد. لذا زمانکه لفظ توسط متلم گفته
کاف رود و همان علقه برای بقاء این معنای به عنوان وجود تبعاز بین نم بین لفظ و معن شد و از بین رفت، علقه لفظ

است.

اشال چهارم: اولا با مراجعه به وجدان و ارتاز متوجه مشویم انشاء و إخبار از اوصاف خود لفظ و با قطع نظر از قصد
مستعمل است؛ یعن مگوئیم «ضربت» خبر و «إضرب» انشاء است و توجه به قصد موجود در آنها نداریم.

در حالکه طبق مبنای مرحوم اصفهان (ره) قصد در خبر یا انشاء بودن دخالت دارد؛ یعن اگر قصد حایت باشد خبر و اگر
قصد حایت نباشد انشاء است.

ثانیاً اگر متلم «بعت» را بوید و قصد خبر یا انشاء نداشته باشد یا باید بوئیم این جمله نه خبر و نه انشاء و کلام لغو است یا
باید حمل بر ظهور اول آن که خبر است، شود.

ولو این اشال بر مرحوم محقق اصفهان (ره) وارد است اما اشال مهم نیست؛ برای اینکه ایشان متواند بوید هر چند به
نظر شما خلاف ارتاز است، اما به نظر ما چنین نیست و ارتاز این است که باید قصد همراه جلمه باشد.

بله در ادبیات این مسئله وجود دارد که با قطع نظر از قصد مگویند فلان جمله خبری یا انشاء است و احتمالا ذهن اشال
کننده نیز معطوف به ادبیات بودهاست. البته از این حیث اشال متوجه ادیب نیست و متفل این قبیل امور اصول است.

ثمره بحث از حقیقت انشاء و خبر (قصد انشاء در الفاظ نماز)

ی از ثمرات مترتب بر بحث این است که الفاظ موجود در نماز از تبیرة الاحرام، بسم اله الرحمن الرحیم، الحمد له رب
العالمین تا انتها به عنوان خبر یا انشاء است؟

اگر در برخ از این الفاظ فقط مسئله خبر مطرح باشد، در واقع چنین نیست که بخواهیم مثلا خبر بدهیم که خداوند متعال،
رحمان و رحیم است بله مسئله این است که ما باید در این اوصاف و اسماء سیر نموده و بوئیم قصد داریم رحمانیت و

رحیمیت پیدا کنیم. پس هر چند برخ از این الفاظ خبری هستند، اما خبری محض نیستند و باید پس از خواندن آنها اعتقاد
نسبت به مفاد الفاظ در انسان شل بیرد.

در رابطه با اینکه از الفاظ نماز چه متوان قصد نمود، برخ مگویند: باید قصد قرآنیت داشته باشید یعن معلوم نیست
حقیقت آن انشاء یا خبر است؟

اما مرحوم سید (ره) در عروة مفرماید: ولو «اياكَ نَعبدُ و اياكَ نَستَعين» خبر است اما اقوی این است که از آن متوان قصد



إنشاء داشت یعن در مقام إنشاء مدح باشیم. یا مثلا « اهدِنَا الصراطَ الْمستَقيم» در مقام طلب هدایت باشیم و این قصدها
منافات با قصد قرآنیت نیز ندارد.[2]

مرحوم سید عبدالهادی شیرازی (ره) در حاشیه عروة مفرماید: بین قرآنیت و إنشائیت نمتوان جمع نمود. مرحوم سید
ابوالحسن اصفهان (ره) هم مفرماید: کلام مرحوم سید (ره) یعن قصد إنشاء، محل تأمل است.[3]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‏1، ص: 46.
[2] ـ «مسألة 8: الأقوى جواز قصد إنشاء الخطاب بقوله «اياكَ نَعبدُ و اياكَ نَستَعين» إذا قصد القرآنية أيضاً بأن يون قاصداً

منحالر» و إنشاء المدح ف «ينالْعالَم ِبر هدُ لمسائر الآيات، فيجوز إنشاء الحمد بقوله «الْح للخطاب بالقرآن، بل و كذا ف
الرحيم» و إنشاء طلب الهداية ف «اهدِنَا الصراطَ الْمستَقيم» و لا يناف قصد القرآنية مع ذلك.» العروة الوثق (المحش)، ج2،

ص: 534.
[3] ـ «هذه المسألة تحتاج إل التأمل. (الأصفهان). الظاهر امتناع اجتماعهما. (الشيرازي).» العروة الوثق (المحش)، ج2،

ص: 534.


