
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
« و غیری تا وجوب شرع اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اوامر » مقدمه واجب » واجب نفس

در تاریخ ۱۷ دی ۱۳۸۱

مقدمه واجب/تبعیت مقدمه از ذی مقدمه
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دومین ثمره نظر شیخ در اعتبار قصد توصل در متعلق وجوب

عرض کردیم مجموعا در نظریه مرحوم شیخ در اعتبار قصد توصل در متعلق وجوب، سه ثمره ذکر شده که ی را دیروز عرض
کردیم.

دومین ثمره این است که برای کس که قبله مشتبه است، باید احتیاطا نماز خود را به جهات أربعه بخواند. اگر به ی طرف
نماز خواند، اما قصد خواندن نماز به اطراف و جوانب دیر را نداشت، اینجا طبق نظر کسان که در مقدمه قصد وصول را لازم
نمدانند؛ بعد از نیم ساعت مثلا اگر بداء برای او حاصل شود و بخواهد به جهات دیر نماز بخواند، ترار آن نماز لازم نیست، به

سه طرف دیر که نماز بخواند کاف است.

اما طبق نظر مرحوم شیخ چون نمازی را که اول خوانده، به قصد وصول به ذی المقدمه و به قصد انجام بقیه نمازها نبوده، حال
که برای او بداء حاصل مشود و مخواهد به بقیه جهات هم نماز بخواند، باید آن ی نماز را هم اعاده کند.

مرحوم شیخ در این ثمره تصریح کرده در موردی که کبری متشبه است، وقت ی نماز خواند، اگر به قصد انجام بقیه نمازها
باشد، إعاده این نماز لازم نیست. اما اگر به قصد انجام بقیه نمازها نباشد، اعاده این نماز واجب است.

نقد محقق نائین بر ثمره دوم

مرحوم نائین(أجود التقریرات 1: 340) به این ثمره اشال کرده و فرموده‌اند: این ثمره از محل نزاع خارج است. نزاع در باب
مقدمه و وجوب مقدمه در مقدمات وجودیه است، اما این نماز به چهار جهت عنوان مقدمه علمیه دارد، عنوان مقدمه وجودیه

ندارد. مقدمه علمیه قبلا در اوایل بحث مقدمه واجب بحث آن را ذکر کردیم. مقدمه علمیه عقلا واجب است، اما نه به ملاک
.باید این اعمال را بعنوان مقدمه علمیه انجام بده ،گوید از باب دفع ضرر محتمل یا از باب حصول برائت یقینملازمه. عقل م

بنابراین بحث مقدمه علمیه از محل نزاع در باب مقدمات بطور کل خارج است، و اینجا نماز به چهار جهت عنوان مقدمه علمیه
دارد.

ثانیا نته دیری که باید به فرمایش مرحوم نائین اضافه کرد این است که اینجا کس که به چهار جهت نماز مخواند، به هر
طرف که نماز مخواند سه طرف آن نماز به قبله نیست، بله ی طرف آن نماز به جهت قبله است. آن ی طرف که نماز به

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/100
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/70
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/59
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قبله است واجب نفس است. آنچه واقعا به سمت قبله واقع مشود واجب نفس است. آن سه طرف دیر که در واقع به طرف
قبله نیست حت عنوان مقدمیت را هم ندارد و آنها مقدمه برای واجب نفس نیستند.

بنابراین از بیان مرحوم نائین و این اضافهای که عرض شد روشن مشود این ثمرهای که مرحوم شیخ بیان کرده، ثمرهی
ناتمام است.

سومین ثمره نظر شیخ در اعتبار قصد توصل در متعلق وجوب

این ثمره سوم در کلام شیخ آمده که فرموده اگر کس وضو را به قصد ی غایت معین بیاورد، مثلا وضو مگیرد برای قرائت
قرآن، طبق نظریه شیخ، بعد نمتواند با این وضو نماز بخواند، اما طبق نظر مشهور مانع ندارد.

مرحوم شیخ ابتدا این را ذکر کرده و بعد بر آن اشال کرده و فرموده‌اند وضو برای قرآن یا وضو برای نماز دو حقیقت مختلف
نیست، ی حقیقت واحده است که غایات آنها مختلف است. لذا در باب وضو نظر ایشان این است که وضو به هر قصدی که

انجام بدهید یعن به قصد ی از غایات، متوانید غایات دیر را هم با آن مترتب کنید.

اما طبق نظر شیخ اگر کس وضو را بدون قصد ی از غایات آن انجام داد، به درد هیچ عمل نمخورد، اما اگر وضو را به
غایت قرائت قرآن انجام داد، متواند با آن نماز بخواند، برای اینه فرموده وضو دارای ماهیت و حقایق مختلفه نیست.

اما در باب غسل اینچنین نیست، غسل چون اسباب مختلف دارد، مانند جمعه، حیض، جنابت، لذا اگر کس برای خواندن نماز
غسل کرد، با این غسل غایت دیری بر آن مترتب نمشود چون اسباب آن مختلف است.

لذا در ثمره سوم بین غسل و وضو فرق گذاشتهاند و فرمودهاند وضو چون دارای ماهیات مختلفه نیست، اگر وضو را به قصد
ی از غایات انجام دادیم، متوانیم با همین وضو غایت دیری را هم بر آن مترتب کنیم. به قصد قرائت قرآن وضو بیریم و با

آن نماز هم بخوانیم. اما در باب غسل اینچنین نیست، غسل چون اسباب مختلف دارد، لذا ماهیات آن هم مختلفه مشود، لذا
غسل برای هر غایت که انجام شود، به درد غایت دیر نمخورد.

نقد محقق نائین بر ثمره سوم

اینجا هم مرحوم نائین حاشیهای بر فرمایش شیخ دارند که م فرمایند خیر، همان حرف که در باب وضو مزنیم در باب غسل
هم باید همان حرف را بزنیم. غسل، ماهیات مختلف ندارد اسباب و غایات مختلفه، سبب اینه آن دارای ماهیتهای مختلفه شود

نمشود.

لذا مرحوم نائین گفتهاند غسل هم مانند وضو است.

عل أی حال؛ این ثمره دوم و سوم مقداری محل خدشه است. همان ثمرهی اول که دیروز عرض کردیم فرق بین نظریه شیخ و
نظریه مشهور در همان ثمره اول است.



نظر محقق حائری در باب مقدمه

بعض از بزرگان مثل مرحوم محقق حائری در کتاب درر الفوائد، در باب مقدمه همین نظریه را قائل شده‌اند و فرمودهاند مقدمه
اگر از مقدمات محرمه باشد، اگر با مقدمه قصد وصول به ذی المقدمه را کردید، حرمت از بین مرود، اما اگر قصد وصول به

ذی المقدمه را نداشته باشید، حرمت باق است. یعن همان احتمال سوم در کلام شیخ که گفتیم احتمال سوم این بود که شیخ
قصد وصول به ذی المقدمه را فقط در مقام مزاحمت لازم مداند، در جای که مقدمهای حرام و ذی المقدمهای واجب، وجود

دارد و بین آنها تزاحم واقع مشود، آنجا قصد وصول لازم است، اما در جاهای دیر قصد وصول را لازم نمداند.

مرحوم محقق حائری در کتاب درر به همین تصریح کردهاند، تعلیل هم آوردهاند که «الضرورات تقدّر بقدرها»؛ که بوییم شارع
زمان این حرمت را بر مدارند که شما به وسیله مقدمه قصد وصول به ذی المقدمه داشته باشید، اما اگر بوسیله مقدمه
نخواهید به ذی المقدمه برسید، وجه ندارد که شارع حرمت را از مقدمه بردارد، طبق قاعده «الضرورات تقدر بقدرها».

نقد مرحوم امام نسبت به کلام مرحوم شیخ

امام(رضوان اله علیه) در بحث نظریه شیخ، آخر الامر مفرمایند استحالهای برای نظریه شیخ نمبینیم، امان آن هست، اما
دلیل بر اعتبار این قید نداریم. دلیل که قید قصد وصول را معتبر کند نداریم. ربما یقال  دلیل؛ همین «الضرورات تقدر بقدرها»
است، چرا متلزم شویم به اینه مقدمه اگر مقدمه واجب شد، اینجا قاعده ملازمه را اگر قبول کردیم ببینیم مقدمه واجب مشود

مطلقاً، چه قصد وصول کنیم یا ننیم.

عقل زمان که حم به ملازمه مکند، آن مقداری که مسلم از حم عقل است جای است که انسان با این مقدمه، قصد وصول
به ذی المقدمه داشته باشد، و الا اگر قصد وصول نداشت، اینجا حم عقل به ملازمه معلوم نیست.

بنابراین اگر ملازمه عقلیه بین وجوب ذی المقدمه و مقدمه را پذیرفتیم، ممن است بوییم این ملازمه عقلیه به ضمیمه قاعده
عقلیه «الضرورات تقدر بقدرها»، نتیجهاش این مشود که هر مقدمهای عنوان واجب ندارد، بله مقدمهای که قصد وصول به

ذی المقدمه را در آن داشته باشید.

لن تنها اشال که باق مماند این است که بوییم چرا در مقدمه محرمه اینچنین است، چرا در مباح اینطور نم‌گویید؟
بوییم در مقدمهی مباح عقل مگوید اگر قصد وصول به ذی المقدمه دارید واجب است، اما اگر قصد ندارید الضرورات تقدر

بقدرها، بر همان اباحه باق بماند، یا ی مقدمه مستحب یا مروه.

بنابراین مرحوم حائری این نظریه را دارند که روی قاعده «الضرورات تقدر بقدرها» بوییم اینجا فقط مقدمه واجب مشود،
یعن جای که انسان قصد وصول دارد آن هم در باب تزاحم.

هنوز در مقدمات بحث مقدمه واجب هستیم، بحث آن منوط به این است که ببینیم ملازمه را عقل چونه مگوید؟ اگر عقل
ملازمه را به نحو مطلق گفت، عقل مگوید ملازمه وجود دارد. ی قاعده دیر هم داریم که «الضرورات تقدر بقدرها»، این دو

قاعده را وقت کنار هم بذاریم چه باید بوییم؟ ی قاعده ملازمه است، عقل مگوید ملازمه بین وجوب ذی المقدمه و مقدمه را
درک مکنم. اگر شارع ذی المقدمه را واجب کرد، مقدمه آن را هم باید واجب کند. عقل از ی طرف مسأله ملازمه را مطرح

مکند و از طرف دیر قاعده الضرورات تقدر بقدرها است، که آن هم حم عقل و ضروری است.



قاعده ضرورت مگوید مقدمه محرمه، زمان عنوان واجب پیدا مکند که قصد وصول به ذی المقدمه را پیدا کنیم، اما اگر
قصد نداشته باشیم به حرمت خود باق مماند.

اگر گفتیم قاعده ملازمه، ملازمه را بر همین فرض مگوید، اشال ندارد.

اما اگر گفتیم عقل، ملازمه را مطلقاً درک مکند، در همه موارد مآید، چه قصد وصول بشود یا نشود. آیا متوانیم بوییم این
حم عقل وقت در اینجا بود دیر جای برای تمس به قاعده ضرورت نیست؟ قاعده «الضرورات تقدر بقدرها» در جای است

که هیچ دلیل برای وجود مقدمه نداشته باشیم.

ی مقدمهی حرام است که مخواهد از این مقدمه حرام به ذی المقدمه برسد، ضرورت اقتضاء مکند وقت قصد وصول
داشت بوییم واجب است. این قاعده ملازمه در آن قاعده الضرورات تقدر بقدرها، ی شبهه حومت یا ورود بر آن دارد.

«الضرورات تقدر بقدرها» در جای مشود که دلیل ندارد. قاعده ملازمه عنوان دلیلیت دارد و موضوع آن را برطرف مکند.

در ذهن من نیست که آیا در فقه و اصول مسأله حومت و ورود را بین دو قاعده عقلیه مطرح مکنند یا نمکنند؟ این را تتبع
بفرمایید.

تخصیص در قواعد عقلیه جریان ندارد. منتها ورود چه مانع دارد؟ بوییم دو قاعده عقلیه داریم این قاعده مگوید در جای که
دلیل وجود ندارد، اگر ضرورت اقتضاء کرد از «الضرورات تقدر بقدرها» است. اصلا موضوع آن ضرورت است. ضرورت

در جای است که قصد وصول مکنید. اما قاعده ملازمه موضوع آن را از بین ببرد و بوید ملازمه مطلقاً وجود دارد.

ذاریم، مثلاخواهیم بدر این ظاهرا تردیدی نیست که قاعده ملازمه بر قاعده ضرورت تقدم دارد. حالا اسم تقدم را هر چه م
بوییم این قاعده عقل بر آن قاعده عقل ورود دارد یا بوییم تقدم دارد.

نظر استاد نسبت به نظریه محقق حائری و نظر نهای استاد محترم

در نتیجه ما نهایتا در بحث نظریه شیخ، نظریه مرحوم محقق حائری که بر طبق احتمال سوم کلام شیخ است را تمام نمدانیم و
کند، چه قصد وصول شده باشد یا نشده باشد. این نتیجه نهایگوییم طبق قاعده ملازمه، مقدمه مطلقاً عنوان وجوب پیدا مم

است که در این بحث به آن رسیدیم.

نظر ما این مشود که مقدمه بما ه مقدمه واجب است، نه با قصد وصول به ذی المقدمه، که همان نظریه مشهور مشود.

نظریه مرحوم شیخ تمام شد و ما هم خیل مفصل بحث کردیم. شاید در کتب اصول به این مفصل بحث نشده باشد.

نظریه بعد نظریه صاحب فصول است و بحث «مقدمه موصله» است و بحث بسیار مهم است و هفت هشت ثمره برای نظریه
صاحب فصول بیان شده که هم کفایه و هم فصول را ببینید که نظریه صاحب فصول چیست؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


