
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۲۳ اسفند ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 98 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دیدگاه والد معظَّم(قدس سره) در حل تعارض

بحث رسید به تعارض بین صحیحه ضریس و آن دو روایت دیر که در اینباره نات بیان شد. ی از نات که مرحوم والد ما
بیان فرمودند آن است که آن دو روایت که مگوید: «من مات و لم یحج حجة الاسلام و لم یترک إلا بمقدار نفقة الحج»، اینجا

رده است؛ یعنسنة الاستطاعة م وا عنه»، این دو روایت را حمل بر آن موردی کنیم که فورثه «ان شاءوا اکلوا و إن شاءوا حج
در سنه استطاعت، یعن سنة الاستطاعة»، در جای خودش ثابت شده که اگر کس من مات و لم یحج حجة الاسلام و مات ف»
الآن مستطیع شد و قبل از ایام حج فوت شد، این مستطیع نیست و واجب الحج نیست، اینجا ورثه «ان شاءوا اکلوا و ان شاءوا

حجوا عنه»، اما مورد روایت ضریس برای جای است که در سنه استطاعت فوت نشده است.

ایشان در ادامه اشال کرده و مفرماید: این دو روایت هم اطلاق دارد و قرینهای بر اینکه این «مات ف سنة الاستطاعة»
نداریم، «من مات و لم یحج حجة الاسلام مات» یعن ولو بعد از پنج سال از سنه استطاعت، لذا آنها هم اطلاق دارد و این جمع
هم نمشود پذیرفت.[1] در پایان هیچ راه ندارد غیر از اینکه بوئیم صحیحه ضریس را حمل بر صورت استقرار کنیم و آن دو

روایت را بر عدم استقرار؛ یعن بوئیم در صورت که بر کس حج مستقر بوده، اینجا مسئله رجوع به کفایت معتبر نیست.

به بیان دیر بوییم رجوع به کفایت در جای است که شخص خودش در همان سنه استطاعت مخواهد حج برود و برگردد، در
اینجا رجوع به کفایت معتبر است اما ی کس ولو بحث ورثه را هم ننیم، ی کس مستطیع بود و همه شرایط را داشت و

نرفت، این بعداً باید متسعاً برود و کس که متسعاً باید برود رجوع به کفایت را در او معتبر نمدانیم. لذا روایت ضریس را
حمل بر صورت استقرار حج کرده و بوئیم در فرض استقرار «لا یعتبر الرجوع إل الفایة»، اما آن دو روایت را حمل بر

صورت عدم استقرار کنیم، غیر از این دیر راه برای جمع بین این دو دسته روایات نمرسد.

جمعبندی روایات رجوع به کفایت

تا اینجا روایات که دال بر رجوع به کفایت هست را خواندیم و دلالت برخ از این روایات بر اینکه رجوع به کفایت معتبر است
دلالت خوب بود، مثل آن صحیحه ضریح محارب که هم سنداً و هم دلالةً تام است اگرچه مرحوم شاهرودی دلالت آن روایت را
نپذیرفتند. روایت اب الربیع شامل را هم در مجموع پذیرفتیم با بحثهای زیادی که شد و روی نقل مفید روایت ابالربیع دلالتش

بر اعتبار رجوع به کفایت کاف بود. مسئله زیاده را با اصالة عدم الزیاده درست کردیم، مسئله ارسالش را درست کردیم فقط
باق ماند ابالربیع، مگوئیم همین که مشایخ ثلاث در این مورد یا در مورد دیر، مثلا ی روایت در باب صلاة، در باب

طهارت، اگر مشایخ ثلاث ی راوی را نقل کنند  برای ما کاف است و این هم مثل نقل اجلا مشود.

نتهای را قبلا اشاره کردیم درباره اینکه اگر گفتیم در این روایات برخ سنداً تام بوده و دلالةً تام نیست، برخ دلالةً تام و سنداً

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تام نیست، فرض کنید مثل نقل مفید(قدس سره) با قطع نظر از نقل مشایخ ثلاث، آیا اینجا ما متوانیم بوئیم عمل مشهور جابر
ضعف سند است یا نه؟ در آنجا گفتیم که:

اولا، در اینجا هم عدهای از قدما فتوای به اعتبار رجوع به کفایت دادند، عدهای از همان قدما هم فتوا ندادند، در نتیجه ممن
است به ی روایت جمع عمل کردند و جمع إعراض کردند، آنچه را در جای خودش گفتند و ما هم قبول داریم که عمل
اصحاب جابر ضعف سند است جای است که چنین معارض نداشته باشد وگرنه مثل ما نحن فیه نمتوانیم این مسئله را

مطرح کنیم.

ثانیاً، این عمل اصحاب که جابر هست در جای است که ما بدانیم حتماً به همین روایت استناد کردند، اما در اینجا شاید به ادله
دیر استناد کرده باشند؛ زیرا برخ گفتهاند ممن است قدما به قاعده «لاحرج» استناد کرده باشند که ما این را جواب داده و

گفتیم قاعده «لاحرج» در بین قدما به عنوان ی قاعده مطرح نبوده و نمتوانیم بوئیم اینها با قاعده «لاحرج» تمس کردند. در
همین بحث در مسئله رجوع به کفایت ببینید اول کس که به قاعده «لاحرج» تمس کرده چه کس است؟ قطعاً در بین قدما

نیست، لذا این مطلب هم در اینجا نمشود بیان کرد.

دیدگاه مرحوم شاهرودی

نته دیر آن است که در اعتبار رجوع به کفایت دو دسته دلیل داریم: 1) اخبار 2) قاعده «لاحرج»، آیا بین استناد به اخبار و
استناد به «لاحرج» از حیث نتیجه هم فرق وجود دارد یا نه؟ در اینجا مرحوم شاهرودی فرمودهاند: اگر مستند ما در اخبار آن

اخباری باشد که عنوان یسار یا سعه در مال، از این گونه عناوین باشد بازگشت آنها به قاعده «لاحرج» است؛ چون در بعض از
این روایات تصریح دارد به اینکه رجوع به کفایت است، اما اگر ما روایات را گفتیم آنچه سنداً و دلالتاً تمام است آن روایات

است که استطاعت را به یسار معنا مکند، به سعه در مال معنا مکند، اینجا بین تمس به این روایات و بین تمس به قاعده
«لاحرج» فرق وجود ندارد و هر دو از نظر نتیجه ی مشود؛ زیرا وقت مگوید سعهی در مال یعن وقت برمگردد به تفف،

به اظهار نیاز به مردم در اینجا گرفتار نشود یعن همان عنوان «لاحرج»؛ یعن در حقیقت ایشان سعشان این است که باز آن
سعه در مال را هم به قاعده «لاحرج» برگردانند.

نته دیری که اشاره مکند آن است که ایشان مفرماید: نزاع در اینکه آیا رجوع به کفایت شرط است یا شرط نیست ی نزاع
لفظ است نه واقع؛ زیرا آنهای که گفتند شرط است، گفتهاند در جای که مستلزم حرج مشود رجوع به کفایت شرط است،

آنهای که گفتهاند شرط نیست، مقصودشان در جای است که مستلزم حرج نشود، البته بعد مگویند آیا این جمع مشود این را
نسبت داد به مشهور یا نه؟ مگویند نیاز دارد به اینه در کلمات قوم تتبع بیشتری کنیم ول ی چنین فر و اندیشهای در ذهن

شریف ایشان بوده است.

ه علروایت «ل یریم. اینکه در یات اجتهادی است که باید واقعاً از این روش اجتهادی بزرگان درس ببنابراین اینها ن
الناس حج البیت من استطاع الیه سبیلا» را به سعهی در مال یا یسار در مال معنا کردیم، ی فقیه بزرگ مثل ایشان بوید این

برمگردد به همان «لاحرج» و سعه در مال یعن وقت برمگردی به حرج نیفت، یسار در مال یعن وقت برمگردی به حرج
نیفت، یعن در حقیقت این روایات خودش ی از مصادیق این قاعده «لاحرج» را بیان کرده است.[2]

نتهای در باب فقه الحدیث

ته توجه نداشته باشد این از ضعف فقاهت اوست، ما نباید یته قابل توجه آن است که در باب فقه الحدیث اگر فقیه به این نن



روایت که دیدیم بلافاصله حمل بر استثنا و تعبد خاص و دلیل خاص کنیم. مگوئیم چرا فلانجا روایت گفته مشود از کافر
ربا گرفت؟ مگوییم دلیل خاص دارد و تعبد است، چرا روایت گفته «لا ربا بین الوالد و الولد»، مگوئیم دلیل خاص دارد و

تعبد است. نه، تمام اینها خودش ی ملاک و میزان دارد، وقت مگوئیم قاعدهای داریم به نام قاعده «الزام»، قاعده الزام
مگوید: شما متوان از کافری که روی دین تحریف شده ظاهری خودش مگوید ربا مانع ندارد و ربا بیر و حلال است و

استفاده کن.

در این زمینه نمونههای بسیاری در بحثهای فقه وجود دارد که ی روایت وارد شده و هیچ اسم از قاعده برده نشده، مثل آن
روایت که از امام رضا(عليه السلام) وارد شده و مرر شنیدید مفرماید: «المتعة لا تحل ا لمن عرفها و ه حرام عل من

جهلها»[3]؛ از امام(عليه السلام) سؤال کردند ی مرد سن متواند ی دختر شیعه را به عقد موقت درآورد؟ حضرت اسم از
قاعده نبردند و فرمودند: «المتعة لا تحل الا لمن عرفها»؛ یعن «اعتقد بحلیتها»، «و حرام عل من جهلها»؛ یعن کس که اعتقاد

به حرمتش دارد بر او حرام است. در اینجا اگرچه اسم از قاعده الزام در روایت نیامده، اما مسلماً ی از مصادیق قاعده الزام
است.

در ما نحن فیه مرحوم شاهرودی مفرماید: تعبیر به یسار ف المال یا مسئله سعه در مال خودش به همین قاعده «لاحرج»
برمگردد، لذا بین تمس به اخبار و تمس به «لاحرج» از این جهت فرق وجود ندارد.

نتهای در گستره قاعده «إلزام»

اگر ی فقیه شیعه معتقد شد که متعه فقط در زمان ضرورت جایز است، مثلا کس زنش مریض است یا مشل دارد، فقط در
فرض ضرورت متعه جایز است و در زمان عدم ضرورت جایز نیست، بر او هم حرام است، قاعده الزام اینجا هم مآید. قاعده

الزام از قواعد بسیار پر مطلب است در قواعد فقه سیاس، قدما قاعده الزام را فقط محدود به جای مدانستند که ی شیعه
بخواهد علیه سن استفاده کند، مثلا اگر ی مرد سن زنش را در ی مجلس سه طلاقه کرد ی شیع متواند با آن زن ازدواج

کند، ول این ی مورد از موارد قاعده الزام است.

مرحله دوم این قاعده آن است که بعض از فقهای بزرگ گفتند در مطلق کفار هم جریان دارد؛ یعن مسلمان با کافر که
مثالهایش را زدیم، مثلا الآن اگر ی کافری از راه خرید و فروش خمر زندگ خودش را مچرخاند، شما خانهات را به او

فروخت، پول که به شما مدهد پول است که از راه فروش خمر به دست آورده، این پول حلال و طیب است.

مرحله سوم آن است که ما با دلیل محم هم گفتیم حت ی شیعه با شیعه دیر نیز این قاعده جریان دارد. الآن در کشورهای
خارج دو شیعه (زن و مرد) وقت مخواهند از هم جدا شوند باید چار کنند؟ آنجا فقط مروند ی محمهای و مرد و زن

امضاء مکنند و طلاق مگیرند، ما به حسب حم اول مگوئیم این طلاق نیست بله باید صیغه «أنتِ طالق» خوانده شود و
باید در حضور دو عادل باشد، اینها شرایطش هست، ول این شرط واقع نشده است. این مسئله در آذربایجان شوروی زیاد اتفاق

مافتاد و زمان مرحوم والد ما هم مپرسیدند که چار کنیم، ی زن جوان است که 30 ساله است و شوهرش 10 سال پیش
طبق قاعده آنجا طلاق داده، ما در کتاب قاعده الزام اینگونه طلاقها را هم صحیح دانستیم. لذا اگرچه هر دو شیع هستند و

ملزم شدند به قانون که در آنجا زندگ مکنند و بر اساس آن قانون طلاق دادند، صحیح است.

مثال دیر در نماز جماعت است که امام جماعت معتقد است که تسبیحات اربعه را ی بار بخوانید کاف است، اما شما
اجتهاداً یا تقلیداً معتقدید که باید سه بار بخوانید، آیا متوانید به این امام جماعت اقتدا کنید یا نه؟ طبق نظر ما و روی همین

قاعده الزام درست است. ما فقط ی «الزم الناس بما الزموا انفسهم» نداریم که بوئیم این «الزموا» دارد، بله در باب قاعده



الزام پنج شش تعبیر داریم که محصل این تعابیر این مشود که اگر کس بر اساس دینش ی عمل انجام مدهد، شما آن عمل
.را نسبت به خودت باید حمل بر صحت کن

به عنوان مثال؛ شما وارد خانه سن مشوید که خمس نمدهد، بوئید چون این خمس نمدهد نمتوانم از او مصرف کنم؟!
نیاز به اجازه از فقیه ندارد، این معتقد نیست به اینه خمس واجب است، وقت معتقد نیست دیر واجب نیست. قاعده الزام

خیل نمونه دارد، در کتاب که ما آوردیم 41 مورد به عنوان قاعده الزام در فقه آوردم، مرحوم خوئ 11 مورد در منهاجشان ذکر
فرمودند. مثلا ی دختر مسیح اگر از شوهرش جدا شد، بعض مگویند که آنها طلاق ندارند، بر فرض که جدا شد، چیزی به

نام عده ندارند و شما متوانید با او ازدواج کنید و این از آثار قاعده الزام است.

من مخواهم این دید فقه و اجتهادی در برخورد با احادیث در ذهن شما بیاید، مثلا روایات که بر اساس قاعده «لاحرج» است،
ائمه(عليهم السلام) ی حم را فرمودند اما اشاره به «لاحرج» نردند، یا اینکه بر اساس قاعده الزام ی حم کردند و

اشاره به الزام نردند. شما در ماسب خواندید و روایت صحیحه دارد که بیع میته به کس که حلال مشمارد جایز است، در
آن روایت هیچ اشارهای به قاعده الزام هم نشده است، اما این مسلم از مصادیق قاعده الزام است. حال آقایان مگویند این نص

خاص است و تعبد است. لذا بعد هم مگویند باید اکتفا کنیم بر قدر متیقن، اگر میتهاش «بمن یستحل» باشد، انورش «بمن
یستحل الخمر» هم جایز است.

فقها در میته مگویند: چون دلیل داریم از آن تعدی نمکنیم، مگوئیم اگر مسلمین انور را بفروشند به کس که خمر درست
مکند (تقریباً قریب به اتفاق مگویند) جایز نیست، ما مگوئیم چه فرق دارد بین بیع میته «بمن یستحل» با بیع انور «بمن

یستحل الخمر»؟! مگوئید هیچ مذهب آسمان خمر را حلال نرده، ول آنچه معیار است این شریعت محرف موجودشان است،
اینها بر اساس این شریعت محرف متأسفانه خمر را حلال مدانند. لذا در همان قاعده الزام همین نظر را داریم که در مورد

خمرش هم مانع ندارد.

تا اینجا ادله اعتبار رجوع به کفایت را خواندیم، بین اخبار و قاعده «لاحرج» فرق است که در این جهت گفتیم فرق وجود ندارد،
اما در مطلب بعدی بین تمس به روایات و تمس به «لاحرج» ی فرقهای هست که ان شاء اله بیان خواهیم کرد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «الظاهر ان مورد هذه الرواية بقرينة قوله: عليه حجة الإسلام صورة استقرار الحج عل الرجل و عليه فمقتض الجمع بين
هذه الرواية و الروايتين حملهما عل صورة عدم الاستقرار و عليه فتدلان عل اعتبار الرجوع ال الفاية لأنه لو لا ذلك لان اللازم

عل الورثة الحج مع عدم كون المتروك الا بمقدار خصوص نفقة الحج الا ان يقال ان عدم الوجوب ف الفرض المذكور ليس
لأجل عدم تحقق الرجوع ال الفاية بل لأجل عروض الموت للمورث الاشف عن عدم وجوب حجة الإسلام فإن المستطيع لو
مات ف سنة الاستطاعة قبل ان يحج لا يجب عليه حجة الإسلام و لو كان شرط الرجوع ال الفاية متحققا بالإضافة إليه فعدم

الوجوب ف مورد الرواية لعله كان لأجل الموت لا لفقدان الرجوع إليها كما لا يخف. هذا و لن الظاهر عدم اختصاص موردهما
بما إذا عرض الموت ف سنة الاستطاعة بل مقتض الإطلاق الشمول لما إذا عرض بعدها غاية الأمر خلو الاستطاعة الحاصلة عن
الرجوع ال الفاية و عليه فالفرق بين الموردين اختصاص مورد صحيحة ضريس بما إذا استقر عليه حجة الإسلام و من الممن

اعتبار الرجوع ال الفاية ف تحقق الاستقرار فتدبر.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 233.
[2] ـ «ثم اعلم أنه لو كان المستند ف اعتبار الرجوع إل الفاية هو الأخبار المشتملة عل عنوان السعة و اليسار و نحو ذلك لم
ين المستفاد منها إلا ما يستفاد من قاعدة نف العسر و الحرج. بل مهما كان للشخص مقدار للاعاشة بحيث لم يلزم من وجوب
الحج عليه عسر و حرج صدق عنوان أنه ف سعة و يسار و أن له ما يستغن به عن الناس فلا فرق من هذه الجهة ف النتيجة بين



ما إذا كان المستند ف اعتبار الرجوع إل الفاية هو الاخبار، أو قاعدة نف العسر و الحرج. نعم يتضح الفرق بينهما ف أن من
يعيش أمره بالوجوه المنطقة عليه كطلبة العلم من السادة و غيرهم، و كذا الفقير الذي عادته أخذ الوجوه و لا يقدر عل التسب

اعتبار الرجوع إل م بوجوب الحج عليه أم لا؟ و ذلك لأنه إن كان المستند فإذا حصل له مقدار مؤنة الذهاب و الإياب، فهل يح
سب. و إن كان المستند فيه هو قاعدة نففاية هو الأخبار اتجه القول بعدم وجوبه عليه، لعدم واجديته له لا بالفعل و لا بقوة التال

العسر و الحرج اتجه القول بوجوبه عليه، لعدم لزوم الحرج من وجوب الحج عليه، بل حاله قبل الحج و بعده سواه. و (من هنا)
يمن الجمع بين كلام القائلين بعدم اعتباره، و بين كلام القائلين باعتباره أن مراد القائلين بعدم اعتباره هو ف صورة ما إذا لم

ين حجه مستلزما للعسر و الحرج، و مراد القائلين باعتباره هو ف صورة ما إذا استلزم العسر و الحرج بدونه.» كتاب الحج
(للشاهرودي)؛ ج1، ص: 181-180.

[3] ـ «قَال و قَال الرِضا(عليه السلام) الْمتْعةُ  تَحل ا لمن عرفَها و ه حرام علَ من جهِلَها.» الفقيه 3- 459- 4584؛ وسائل
الشيعة؛ ج21، ص: 8، ح26366- 11.


