
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۱۲ اسفند ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 94 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در جلسه گذشته اشاره شد که مشهور اصل عدم زیاده را بر اصل عدم نقیصه ترجیح مدهند. ی دلیل مهم این بود که اینها را
به اصالة عدم الغفلة برمگردانند و مگویند غفلت در زیاده اهون است از غفلت در نقیصه.

دلیل دوم مشهور بر تقدم اصاله عدم الزیاده

دلیل دیری هم هست که اینها مگویند عبارت است از: «دلالة اللام عل عدم النقیصة بالاطلاق و دلالة اللام عل عدم الزیادة
بالنص»؛ ما برای کلام که ی کلمهای در آن نیامده ش مکنیم که متلم این را گفته یا نفته، اصالة الاطلاق مگوید این را

آوریم که این از باب نص است؛ یعنکنیم راوی خودش این را اضافه کرده یا نه؟ اصل عدم زیاده را مم ش فته، اما وقتن
خودش تصریح کرده است.

به بیان دیر، زیاده تصریح در زیاده است اما نقیصه ظهور در نقیصه است. راوی در اینجا تصریح کرده مشود نص، آنجا که
احتمال مدهیم کلمهای را کم کرده مشود اطلاق، یعن اطلاقش این است که نقیصهای ندارد، اما این نص در این است که

زیاده ندارد؛ یعن این عین کلام امام بوده و راوی نقل کرده است. بنابراین اطلاق ظهور در این دارد که اینجا نقص وجود ندارد؛
یعن ما بوئیم این کلمه اضافه در آن نقل نیامده، آیا متوانیم بوئیم در آن نقل ناقل کم آورده، اصل عدم نقیصه است، اطلاق

این است که نقصان نیست اینجا نص مگوید زیادهای نیست و آنجا اطلاق مگوید نقیصهای وجود ندارد و نص بر اطلاق
مقدم است.

دیدگاه مرحوم شاهرودی

مرحوم شاهرودی مگوید: ناقص مقرر است و زائد ناقل است[1]؛ یعن «الزائد من جهة أنه نقل فنص ف النقل»؛ زائد تصریح به
نقل و تصریح به زیاده است، اما ناقص تقریر و اطلاق است، لذا آن نص بر این اطلاق مقدم مشود. «الناقص مقرر»؛ یعن این

نقیصه و آن احتمال نقیصه تقریر مکند موجود را، مگوید همین موجود که این نقیصه که در آن هست عین کلام امام است
منته باصالة الاطلاق، اما «الزائد ناقل» در نقل مثلا کلمه «ف الاسلام» است، مگوئیم راوی این را اضافه کرده اصل عدم

زیاده است، چرا بر اصل عدم نقیصه مقدم است؟ چون اینجا راوی تصریح به زیاده کرده و آنجا تقریر در نقص است، لذا
تصریح به زیاده مقدم است بر تقریر در نقیصه.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دیدگاه سوم: تقدم ناقل اضبط

همانگونه که اشاره شد مشهور مطلقا مگویند اصالة عدم الزیاده بر اصالة عدم النقیصه مقدم است، اما برخ از بزرگان مثل
مرحوم حاج شیخ مرتض حائری در بحث صلاة جمعه فرموده: در جای که ی راوی و ی مؤلف مثل کلین این اضافه را

ندارد و در نقل دیری این اضافه هست و با توجه به اینه این ناقل خودش اضبط در نقل حدیث است، این سبب مشود که ما
عدم النقیصه را ترجیح بدهیم. به نظ ما این حرف درست است و در بعض از موارد، مشهور که این را مگویند درست نیست؛

یعن اصالة عدم النقیصه در بعض از جاها بر اصالة عدم الزیاده مقدم است.

از کلمات امام خمین(قده) در کتابهای مختلف نقل مشود که ایشان هم نظریه مشهور را، یا از اصل قبول ندارد و یا به نحو
موجبه جزئیه قبول دارد. بعضها شاید خود ما هم در بعض از بحثهای گذشته این را گفتیم که در بعض از موارد اصالة عدم

الزیاده بر اصالة عدم النقیصه ترجیح دارد، لذا نمتوان همه جا ی عنوان کل گفت.

جمعبندی بحث

تا اینجا دو دلیل محم ذکر کردیم بر اینکه چرا اصالة عدم الزیادة بر اصالة عدم النقیصه مقدم مشود که ی مسئله غفلت بود
و دیری مسئله نص و ظاهر بود، اما ی مبنای دیری هم بعضها دارند که مگویند اصلا این ی اصل تعبدی عقلائ است،

وقت شما ی کتاب مخوانید اگر ش کردید که این کلمه را اضافه آورده یا نه؟ ی کس در حال حرف زدن است و ما هم
گوش مکنیم، دائماً داریم اصل عدم زیاده را جاری مکنیم، نمگوئیم این کلمهاش را اضافه گفت و اشتباه کرد، یعن خودش

هم نمخواست بوید، ی وقت مگوییم عن ارادة گفت و اشتباه کرده حرف دیری است، اما ی وقت مگوئیم این را
نمخواسته بوید و اضافه آمده، اصل عدم الزیاده است.

است، مثل اینکه در باب اصالة الحقیقة هم ی اصل تعبدی عقلائ وئیم اصل عدم زیاده یالبته اینها قول نادری است که ب
عده مگویند که ما نمگوئیم به اصالة الظهور برگردد، عقلا جاری مکنند؛ یعن بوئیم عقلا اینجا هم این اصل را جاری

مکنند، ول آنچه از همه اینها مهمتر است فرمایش مرحوم شاهرودی است؛ یعن واقعاً ما نمتوانیم این را به عنوان ی اصل
عقلائ چه تعبدی و چه مع العله بپذیریم و بوئیم همه جا احتمال غفلت در زیاده ضعیفتر از احتمال غفلت در نقیصه است،

همه جا مسئله نص و ظاهر وجود دارد، بله ی جای برای آن نقیصه هم ممن است ی مرجح باشد.

ادامه دیدگاه مرحوم شاهرودی

گوید: تمام اینها از امور ظنیه و استحسانیهاند و برای ما حجت شرعمرحوم شاهرودی آن است که ایشان م از مبان ی
نمشود؛ یعن نمتوان اصل عدم الزیاده را به عنوان ی حجت شرع جاری کنیم. دیران مگویند جزء سیره عقلا یا بنای

دهند و شارع هم از این بنای عقلا را ردععقلا در محاورات، اصل عدم زیاده است و این را بر اصالة عدم النقیصه ترجیح م
حدیث شارع هم در کلماتش در آنچه بین خودش و مردم حجت هست همین بنای عقلا را دارد. حال اگر در ی رده؛ یعنن

ش کردیم که این «واو» یا این «لام» را امام معصوم(ع) فرموده یا نفرموده؟ بوئیم اصل عدم زیاده است.

دیدگاه برگزیده

ممن است ما در ی کلام واحد این حرف را بزنیم؛ یعن اگر کس ی کلام گفت که ما ش کنیم که این کلمه را اضافه
گفته یا نه؟ اینجا اصل عدم الزیاده را دارد، این درست است و عقلا چنین اصل در محاورات خودشان دارند، اما الآن بحث ما
این است که دو نقل مختلف هست که در ی ی کلمهای آمده که در دیری نیامده و در اینجا بحث تعارض هم مطرح نیست؛



چون دو روایت که نیست.

در اینجا باید سراغ قواعد علم اجمال برویم و روی قواعد علم اجمال باید جلو بیائیم. قبلا در بعض از بحثها در کتاب البیع
چند جا بحث تعارض را مطرح مکردیم و مگفتیم «تعارضا تساقطا»، ی اصل عدم زیاده داریم با ی اصل عدم النقیصه

تعارض و تساقط مکند، حت قبلا در بعض از بحثها ی مبنای داشتیم که اصالة عدم الزیاده دائماً مبتلای به معارض است
و با اصالة عدم النقیصه تعارض مکنند تعارضا تساقطا. آیا اگر در دو نقل ما تعارض را پذیرفتیم این تعارض این دو اصل

جریان دارد؟

در همین بحث در نقل مشایخ ثلاث(قده) رجوع به کفایت نیامده، اما در نقل شیخ مفید(قده) رجوع به کفایت آمده است، بعد
مگوئیم چون اینها روایت واحده است و اختلاف در نسخ است، در اختلاف در نسخ تعارض وجود ندارد و اصلا نمشود

قواعد باب تعارض را جاری کرد، ول آیا در خود این نقل مفید، مگوئیم ما ش مکنیم اگر این اضافه نبود نقصان در کلام
بود یا نه، اصل عدم نقیصه است، حال که این اضافه هم آمده این اضافه آیا زائد است، اصل عدم زیاده است؟

در خود این کلام واحد نمتوانیم بوئیم این دو اصل با هم تعارض مکنند؛ یعن در خود این نقل واحد (نمآئیم بین النقلین، که
ما مگوئیم بین النقلین بین النسختین است و بین النسختین تعارض نیست)، مثل اینکه جاهای زیادی مگوئیم در این مورد بین

استصحاب و برائت تعارض است، بین اصل حم و موضوع تعارض است، ما در همین نقل بوئیم اگر این اضافه نبود
نقیصهای بود، مگوئیم اصل عدم نقیصه است. لذا در خود این نقل تعارض را بپذیریم و بوئیم در هر جا شما اصل عدم زیاده

را بخواهید بیاورید ی اصل عدم نقیصه هم وجود دارد؛ یعن مبنای ما این است که اصالة عدم الزیادة همیشه با اصالة عدم
النقیصه تعارض دارد ولو ف نقل واحد، لذا باید این را کنار بذارید.

بنابراین ما یا مبنای مرحوم شاهرودی را مگوئیم که اینها «اصول ظنیةٌ استحسانیةٌ لا دلیل علیها»، اشال این دیدگاه فقط این
است که بالأخره در محاورات عقلا این اصل عدم زیاده را خیل جاری مکنند، شارع هم که ردع از این روش عقلای نرده،
پس ما دلیل بر آن داریم و نمتوانیم بوئیم معتبر نیست. لذا ی جای متلم صحبت مکند آنجا اصل عدم زیاده را جاری
مکند، ول در روایت که برای ما الآن متوب آمده و احتمال مدهیم که این کلمه را دیری اضافه کرده باشد (یعن اصلش

نبوده و بعد اضافه شده)، در همینجا اصالة عدم الزیاده با اصالة عدم النقیصه مبتلا به تعارض مشوند.

لذا نتیجه نهای آن است که ما یا مبنای مرحوم شاهرودی را مپذیریم (که بوئیم اینها اصول استحسانیة)، یا اگر از این مطلب
تنزل کنیم اصل عدم زیاده با اصل عدم نقیصه دائماً با هم تعارض دارد.

مبنای برخ از بزرگان این است که این اصول لفظیه جای است که برای شما اطمینان بیاورد؛ یعن مگویند اصالة الحقیقة،
اصالة الظهور، اصالة عدم القرینة، تمام اینها اصول لفظیه در جای معتبر است که شما اطمینان داشته باشید، اطمینان به

ظهور، اطمینان به اطلاق، اطمینان به عموم، اینجا هم عقلا مگویند اصل عدم الزیاده را جاری کنید. اشال این فرمایش این
است که ما نیاز به عقلا نداریم، اگر اطمینان دارد که زیاده ندارد کاف است، باز به این برمگردد که خود این اصول ف نفسه

موقعیت ندارد.

دیدگاه برگزیده درباره روایت ابوالربیع

روی علم اجمال که جلو مآئیم مگوئیم بالاخره این اعتبار رجوع به کفایت که در کلام شیخ مفید(قده) است «لم یثبت لهم»،
1) یا مگوئیم این «اصول ظنیةٌ لا دلیل علیها»، 2) یا دائماً مبتلای به معارض است. در این صورت مگوئیم بالاخره ما



نمدانیم امام معصوم(ع) «یرجع فیسأل بفّه» را فرموده است یا نه؟ دلیل بر آن نداریم، پس باید آنچه بین النقلین مشترک است
همان را اخذ کنیم. لذا ما از روایت ابو الربیع شام نمتوانیم اعتبار رجوع به کفایت را استفاده کنیم.

نته قابل توجه آن است که انسان نمتواند این عرفیات را کنار بذارد، شما وقت ی نفر حرف مزند ش مکنید این را
سهواً اضافه کرده یا نه؟ اصالة عدم الزیاده برمگردد به اصالة عدم الغفلة که این را از روی توجه مگوید و اضافه نرده بله

اراده کرده است، اما ی کس ی صحبت کرد و دو نفر از این نقل مکنند ی با اضافه و دیری با نقیصه، من به نظرم اینجا
دائماً یا عقلا چنین اصل نمآورند و نمگویند ما اصل عدم الزیاده داریم، یا اگر اصل عدم الزیاده باشد با اصل عدم النقیصه

تعارض مکند، دائماً مبتلای به تعارض است و قابل قبول نیست.

آنچه مشهور و آخوند با هم اختلاف دارند این است که خود کلمات ائمه(عليهمالسلام)، نه روایات که ناقلین نقل مکنند، اینه
نمشود مجلس واحد باشد، ما از ی جهت آنها را به حسب الواقع ف مجلسٍ واحد مگیریم و لذا اصلا آن را بیریم منفصل

و تأخیر از وقت حاجت و این چیزها معنا ندارد، ول بحث ما در ناقلین است، اینها را در مجلس واحد نمتوانیم قرار بدهیم.
مروی عنه و مروی ف مجلس واحد است. از فرمایشات شهید صدر(قده) استفاده مشود خود ادله حجیت خبر واحد مگوید

این زائد هم در این خبر آمده حجت است و معارض ندارد، در حال که معارض دارد و معارض همان ادله حجیت است که
شامل آن نقیصه هم مشود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و أما بناء عل كونهما رواية واحدة و اختلفت النسخة فبعد تسليم عدم كون النسخة الثانية مرسلة (بدعوى) أن المفيد
(ره) انما ذكر الحديث الذي ذكره الآخرون بالإسناد و هو (ره) حذف الاسناد فه ف الحقيقة مسندة نقول: إنه لا يمن الاستدلال به

عل اعتباره إذا المفروض اختلاف النسخ و عدم العلم بصحة إحداهما بالخصوص. و ترجيح احتمال النقيصة عل احتمال
الزيادة‐ كما هو دأب أهل الدراية نظرا إل أن الغالب هو النقصان دون الزيادة. أو إل أن الناقص مقرر و الزائد ناقل‐ غير

صحيح إذا المرجح لا بد من كونه حجة عند الشارع، و هذه المرجحات ليست إلا اعتبارات و استحسانات فلا عبرة بها.» كتاب
الحج (للشاهرودي)؛ ج1، ص: 177.


