
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۲۸ بهمن ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 85 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

انشاء بودن اقرار

در بحث گذشته به مناسبت بیان نمودیم که اقرار از مقوله انشاء است؛ شاهد این مدعا این است که اگر شخص اقرار نمود،
دیر قاعده صدق و کذب در مورد او جریان ندارد و در نتیجه او را ملزم به اقرارش مکنند.

از مرحوم فاضل مقداد(ره)، مرحوم شهید اول (ره) و مرحوم شیخ انصاری (ره) برای ما چنین نقل نمودند که این بزرگان
تصریح به خبر بودن اقرار نمودهاند. اولا در مباحث علم و اجتهادی صرف اینکه برخ بزرگان نظری را بیان نمودند نباید ما

را متوقف نماید.

ثانیاً در این قبیل مسائل امان دارد در نظر شخص ی امر همراه با قرائن افاده اخباریت و در نظر شخص دیر افاده
انشائیت داشته باشد. آنچه به نظر ما مرسد این است که اقرار ی شخص سبب مشود آن شخص امری را بر ذمه خویش

اعتبار نماید و لذا همان ملاک که در باب انشاء وجود دارد –در باب خبر و انشاء این ملاک ذکر خواهد شد‐ در باب اقرار نیز
صادق است.

مثلا زمانکه شخص مگوید: من این مقدار پول را به این فرد بدهار هستم، این مطلب را اظهار نموده و همین مقدار برای أخذ
این دین کاف است.

در باب اقرار به اسلام یا شهادت به اسلام که ی از مصادیق اقرار است نیز مطلب چنین مباشد؛ یعن اگر شخص اقرار کند
که من مسلمان هستم، نباید تفحص نمود که آیا او راست مگوید یا خیر؟!

اقرار در قاعده «من ملَ شیئا ملَ الاقرار بِه» نیز به این معنا است که اقرار این شخص نافذ است نه اینکه بروید تحقیق و
تفحص کنید که آیا این شخص در اقراری که انجام داده صادق است یا خیر؟!

درباره وکیل متواند مال موکل را بفروشد نیز اگر او بوید من فلان مال موکلم را فروختم، این اقرار نیز نافذ است و لذا نباید
به او بوئیم لازم است بینه بیاوری و یا فحص نمائیم که اقرارش صادق است یا کاذب؟!

لف بودن و... اگر شخص اقرار به عملشرائط مانند داشتن اختیار، م یا در مورد اقرار در دادگاهها، صرف نظر از تحقق باق
نمود، اما لزوم ندارد در مورد صدق یا کذب این اقرار تحقیق نماید؛ لذا به این اقرار اثر بار مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خلاصه مباحث گذشته

گفتیم بحث از معان حرفیه در سه مقام است. مقام اول حقیقت معنای حرف و غیر استقلال بودن آن. برخلاف دوره سابق که
قائل به تفصیل شدیم، در این دوره گفتیم حق با مرحوم اصفهان (ره) است و تمام حروف عنوان رابط را دارند.[1]

مقام دوم (موضوع له حروف)

مقام دوم موضوع له حروف است. موضوع له حروف روشن است؛ مثلا «من» با توجه به حقیقت حروف، ربط در ابتدائیت،
ربط در ظرفیت دارد. از آن جهت که عهدهدار این بحث علم لغت است، لذا بحث خاص «ربط در استعلائیت و «ف «إل»

ندارد.

مقام سوم (کیفیت موضوع له حروف)

به مقام سوم که بحث از کیفیت موضوع له در باب حروف است، در اصول توجه شدهاست. در این مسئله مجموعاً سه قول
وجود دارد:

الف‐ مرحوم آخوند (ره) و صاحب فصول(ره): وضع، موضوع له و مستعمل فیه عام است.

ب‐ وضع و موضوع له عام، اما مستعمل فیه خاص است.

ج‐ وضع عام، اما موضوع له و مستعمل فیه خاص است.

کلام مرحوم نائین(ره)

نظر مرحوم نائین (ره) را ط چند نته متوان بیان نمود:

نته اول: مقسم این معنا که مفهوم کل قابل صدق بر کثیرین باشد و مفهوم جزئ قابل صدق بر کثیرین نباشد، مفاهیم اسمیه
است.

اما در باب مفاهیم و معان حرفیه این کلیت و جزئیت راه ندارد؛ برای اینکه این معان از سنخ وجودات هستند و معنائ را در
ظرف استعمال ایجاد مکنند و غیر از این ظرف، ظرف دیری برای آنها متصور نیست و قبل از آن چیزی نیستند. در مقابل

مفاهیم اسم قبل از استعمال نیز قابلیت و عدم قابلیت صدق بر کثیرین را دارند.

نته دوم: کلیت و جزئیت نه به معنای کل و مصداق مانند مفاهیم اسم، بله به معنائ دیر یعن عنوان و معنون در مورد
معان حرف وجود دارد؛ به این بیان که طبق نظریه مشهور وضع عام و موضوع له خاص بودن در حروف به این معنا است که

معنای حروف به تعداد استعمالات آن مختلف است و لذا طبق این مبنا باید قائل به اشتراک لفظ شویم.

اما مرحوم نائین (ره) مفرماید: موضوع له حروف هر چند عام است اما عام نیست که در آن مسئله صدق بر  کثیرین وجود
داشته باشد و جزئیات خارجیه مصداق برای آن کل باشند، بله هر استعمال، خصوصیات دارد؛ مثلا در «سرت من البصره

إل الوفه» ی خصوصیت مربوط به «سیر»، ی خصوصیت مربوط به «بصره» و ی خصوصیت مربوط به «کوفه» است



که حرف «من» و «إل» بین اینها ایجاد ربط کردهاست.

همچنین اگر این استعمال در آنات مختلف ترار شد نیز خصوصیات جدید محقق مشود و ربط ایجاد شده در استعمال دوم
غیر از ربط ایجاد شده در استعمال اول است.

نته سوم: ی از اثرات تفاوت معنای کل در مفاهیم اسم و حرف در این مسئله ظاهر مشود که عموم در اسماء این قابلیت
را دارد که «عقد الحمل» قضیه قرار بیرد، اما عموم در حروف همواره «عقد الوضع» است؛ مثلا در «زیدٌ انسانٌ»، انسان که

معنای کل عام است «عقد الحمل» قضیه قرار گرفتهاست.

اما معنای حرف هیچ گاه «عقد الحمل» قضیه قرار نمگیرد و همواره «عقد الوضع» است؛ برای اینکه واضع عنوان عام و
اجمال را در نظر گرفته و مگوید: حروف را برای این عنوان کل در ظرف استعمال قرار مدهم که این خصوصیات از

عوارض لاحقه استعمال و وجود هستند.

نته چهارم: با اینکه هر استعمال خصوصیات مختلف دارد یعن گاه مگوئیم: «سرت من قم إل طهران»، «سرت من قم
إل اراک»، «سرت من قم إل مشهد» و... و با تغییر اطراف، ایجاد نیز مختلف مشود، اما تمام بحث در این است که ببینیم آیا

در این استعمالات، خصوصیات داخل در حقیقت، معنا و موضوع له حرف است و یا اینکه این خصوصیات از لوازم وجود
است؟!

به بیان دیر ی گونه از لوازم مربوط به وجود و گونه دیر مربوط به ماهیت هستند. باید دید خصوصیات لاحقه در باب
استعمال مانند مبدأ و منتهای سیر از لوازم وجود است؟ یعن اگر معنای حرف موجود شود، این خصوصیات لوازم و عوارض

آن هستند.

یا اینکه این خصوصیات از لوازم ماهیت حروف و داخل در حقیقت معنای حرف مّباشند که در نتیجه اگر آنها را از حروف
بیریم، معنای حرف معنای نخواهد داشت.

نته پنجم: بیان شد که عدهای موضوعله در باب حروف را خاص مدانند. مرحوم نائین (ره) مفرماید: این مبنا ریشه در دو
مطلب دارد:

الف‐ معنای حرف متقوم به غیر است لذا باید جزئ باشد. ایشان در پاسخ مفرماید: غیر، از لوازم وجودی معنای حرف است
نه از لوازم ماهیت.

مثلا در اعراض هر چند مگویند آنها متقوم به محل هستند، اما محل داخل در ماهیت عرض نیست بله از لوازم وجودی آن
است. در این مسئله نیز مگوئیم هر چند معنای حرف متقوم به غیر است اما غیر، از لوازم وجودی آن است.

ب‐ حقیقت حروف ایجادیت است و ایجادیت به معنای وجود است و وجود نیز مساوق با تشخص و جزئیت است؛ در نتیجه
باید بوئیم معان حرفیه جزئ هستند. به بیان دیر ایجادیت با کلیت منافات دارد.

مرحوم نائین (ره) در جواب مفرماید: اگر بوئیم کل طبیع در عالم خارج موجود نیست این مطلب صحیح است و ایجادیت
با کلیت منافات دارد.



اما اگر پذیرفتیم که کل طبیع در عالم خارج موجود است؛ با موردی مواجه مشویم که وجود و کلیت در کنار یدیر
موجود هستند؛ در نتیجه وجود با کلیت تناف نخواهد داشت.

به بیان دیر ‐ولو مرحوم نائین (ره) در کلام خود تصریح به این مطلب ندارد‐ ایشان مفرماید: فلاسفه و مناطقه در این بحث
دچار تناقض شدهاند به این بیان که از ی طرف مگویند وجود مساوق با تشخص و جزئیت است و از طرف دیر مگویند

کل طبیع به وجود ی فردش نیز موجود مشود؛ یعن زید هم فرد و هم کل است و اگر چنین باشد کل با وجود و ایجادیت
تباین ندارد.

خلاصه کلام مرحوم نائین (ره) این است که معنای حرف دو خصوصیت دارد: الف‐ متقوم به غیر است و غیر جزء ماهیت آن
نیست بله از لوازم وجودی است؛ پس معنای حرف با کلیت منافات ندارد.

ب‐ هر چند معنای حرف ایجادی است اما ایجادیت با کلیت منافات ندارد؛ در نتیجه موضوع له در حروف کل است که
مصداق ندارد و مراد همان عنوان اجمال ‐چیزی که در موطن استعمال ایجاد مشود‐ است که واضع آنرا تصور نموده و

حروف را در مقابل آن قرار مدهد و حروف معنون برای این عنوان هستند.[2]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ شروع بحث مذکور از جلسه 62 مورخ 16/10/99 است.
[2] ـ «المقام الثّان: ف عموم الموضوع له و خصوصه‏ و الأقوال فيه ثلاثة قول: بأنّ كّ من الوضع و الموضوع له و المستعمل

فيه ف الحروف عام. و قول: بأنّ الوضع و الموضوع له عام و المستعمل فيه خاص. و قول: بأنّ الوضع عام و الموضوع له و
المستعمل فيه خاص. و قبل تحقيق الحال ينبغ تمهيد مقدّمة لتحرير محل النّزاع، و بيان الفارق بين اللية و الجزئية المبحوث

عنهما ف الحروف، و اللّية و الجزئية الّت تتصف الأسماء بهما. و حاصل المقدّمة: هو انّ ما يقال ف تفسير اللّية و الجزئية: من
انّ المفهوم من انّ امتنع فرض صدقه عل كثيرين فجزئ و إ فلّ، انّما يستقيم ف المفاهيم الاسمية، و اما المعان الحرفية، فلا

يمن اتصافها باللية و الجزئية بهذا المعن، لما عرفت: من انّه ليس للحروف مفاهيم متقررة يمن لحاظها، حتّ يحم عليها
بامتناع الصدق و عدم الامتناع، بل الحروف انّما وضعت لإيجاد المعان ف الغير ف موطن الاستعمال، من دون ان يون لها وعاء

غير وعاء الاستعمال، و من المعلوم انّ وصف الشّ‏ء بامتناع فرض صدقه عل كثيرين و عدم امتناعه، انّما هو بعد تقرر ذلك
الشّ‏ء ف وعاء من الأوعية، و المعن الحرف لم ين له تقرر إ ف وعاء الاستعمال، فلا معن لأن يتّصف بامتناع فرض صدقه

عل كثيرين و عدم امتناعه. و الحاصل: انّ الشّ‏ء الموجود الخارج بما انّه موجود خارج لا يتّصف‏ باللية و الجزئية، إذ اللية
و الجزئية انّما تعرضان المفاهيم، و المفروض انّ المعن الحرف قوامه بإيجاده، فلا يتصور فيه اللية و الجزئية بذلك المعن بل

اللية و الجزئية المبحوث عنهما ف باب الحروف انّما تون بمعن آخر، و هو انّ الموجد ف الحروف ف جميع مواطن
الاستعمالات، هل هو امر واحد بالهوية، و تون الخصوصيات الّحقة لها ف تلك المواطن خارجة عن حريم المعن الحرف، و

انّما ه من خصوصيات الاستعمالات؟ أو انّ تلك الخصوصيات داخلة ف حريم المعن الحرف، و مقومة له؟...» فوائد الاصول،
ج‏1، ص: 54 تا 59.


