
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۲۱ بهمن ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 82 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این فرع است که اگر از کس خواسته شود که خودت را برای خدمت در حج اجیر ما کن و اگر بپذیرد و اجیر بشود،
پول را به او مدهند که به اندازه استطاعت است، آیا قبول این خواسته، واجب است یا نه؟ در بحث گذشته سه دیدگاه را ذکر

کردیم و به دلیل مرحوم نراق رسیدیم.

ر اینکه این خدمت در حج برای این شخص حرجفرماید: قبول واجب است مبرخلاف مشهور است و م نظر مرحوم نراق
باشد اما اگر حرج نباشد قبول واجب است. ایشان دو دلیل آوردند: 1) «لصدق الاستطاعة»، که این را بحث کردیم و روشن

شد که این دلیل باطل است.

2) فرمودند: «لأن الانسان مال لمنافعه»؛ انسان مال منافع خودش است، بعد تشبیه کرد همان طوری که اگر ی کس عبدی
شود چطور اینجا اجاره دادن این عبد و دابه واجب است (یعنو دابهای دارد، اگر این عبد یا دابهاش را اجاره بدهد مستطیع م
این کس که عبد دارد مال منافع عبدش هست، پس الآن مستطیع است، یا مال منافع دابهاش هست پس الآن مستطیع است،

الآن هم مال منافع خودش است و ی منفعت دارد که این منفعت مال است و او مال این مال است پس این شخص نیز
مستطیع است). عجیب این است که مرحوم سید در متن عروه از دلیل اول جواب داده اما از دلیل دوم جواب نمدهد.

مرحوم حیم در اشال بر مرحوم نراق، اصل اینکه انسان مال منافع خود باشد را قبول نرده و فرمود: منفعت از توابع ذات
انسان است و همان طوری که مالیت بر ذات معنا ندارد مالیت بر منافع هم معنا ندارد و اصلا این حرف که بوئیم انسان

مال منافع خودش هست ی حرف غلط است. پرسش که در جلسه گذشته مطرح شد این بود که پس چطور انسان متواند
خودش را اجیر دیری قرار بدهد؟ در اجاره متعلق اجاره باید مال باشد، این منفعت اگر مال نباشد چطور متواند خودش را به

دیری اجاره بدهد؟ در ادامه ابتدا کلام مرحوم شاهرودی و پس از آن کلام صاحب مرتق(ره) را ذکر خواهیم نمود.

دیدگاه مرحوم شاهرودی

مرحوم شاهرودی ابتدا دو فرض را مطرح کرده و مفرماید:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


فرض اول

اگر به عمل اجیر قبل از اینکه ی عمل را برای دیری انجام بدهد، مال بویند دو لازمه دارد:

1.      «لزم الحم بوجوب الحج عل من یون قادراً عل عمل»؛ اگر کس متواند ی عمل انجام بدهد اولا، مستأجری هم
باشد ثانیاً، اجرت هم که به او مدهند به اندازه استطاعت باشد ثالثاً، مستأجر (یعن آن کس که این آدم را اجیر مکند چون در
اجاره بر اشخاص آن کس که اجیر مکند را مستأجر مگویند و این آدم که مخواهد کاری کند را موجر یا اجیر مگویند)

هم پولش را بدهد، ایشان مگوید: اگر ما این عمل را مال بدانیم، با این چهار خصوصیت این شخص مستطیع است و باید
بوئیم واجب است که خودش را به دیری اجاره بدهد.

ایشان مگوید: در این فرض این ایجار از مقدمات وجوبیه نیست، بله از مقدمات وجودیه است؛ زیرا مال دارد منته مالش
مثل آن است که کس در ی شهری مال دارد و باید بردارد تا به حج برود مشود از مقدمات وجودیه، این مال را برای اینه به

فعلیت برساند باید خودش را اجاره بدهد تا آن مستأجر هم پول را به او بدهد، لذا مشود از مقدمات وجودیه و تحصیل
استطاعت نیست. پس این ی لازم که باید خودش را به دیری اجاره بدهد و حج بر او واجب مشود.

ن المحبوس أجیراً»؛ اگر کس2.      لازمه دوم عبارت است از: «لزم القول بضمان الحابس لمنافع المحبوس و إن لم ی
شخص حری را حبس کرد، باید بوئیم این حابس منافع محبوس را ضامن است. محبوس در باب عبد که روشن است، اما

محبوس که حر است، محبوس حر دو نوع داریم: ی وقت حابس ی حری که اجیر دیری شده را حبس مکند، ی وقت
ی حری که اجیر دیری نشده و حر است را حبس مکند. ایشان مگوید اگر روی این مبنا که بوئیم منفعت این آدم قبل

الاجارة مال است، الآن حابس حری را حبس کرد ولو این حر اجیر دیری هم نباشد این ضامن منافع این حر مشود. پس مال
بودن قبل از عمل دو اثر بر آن بار است ی استطاعت و دیری ضمان.

فرض دوم

ایشان مفرماید: «اما اذا لم ین مالا قبل الایجار»؛ اگر گفتیم عمل این شخص قبل الایجار مال نیست، باز دو لازمه دارد:

1.      «لزم بطلان اجارة الاشخاص عل الاعمال»؛ باید بوئیم اجاره اشخاص بر ی عمل باطل است؛ چون مال نداشته تا
اجاره بدهد، «إذ یعتبر ف صحة عقد الاجارة أن یون متعلقه مالا و ملاً»؛ متعلق اجاره باید مال یا مل باشد.

2.      لازمه دوم عبارت است از: «عدم ضمان الحابس للمحبوس و إن کان أجیرا»؛ یعن اگر کس ی حری که اجیر دیری
بوده را حبس کرد بوئیم اینجا ضامن منافع او نیست.

بنابراین ایشان روی دو مبنا جلو مآید: 1) ما عمل این شخص را قبل از اجاره مال بدانیم. 2) مال ندانیم. ایشان لوازم هر دو
قول را بیان فرموده و بعد مگویند: برای حل اشال بالأخره اگر بوئیم این مال نیست، اجارهاش باطل است چه بوئیم؟

مفرماید بوئیم: «إن منافع الانسان لا تون مالا قبل وقوع العقد علیها و لنها تصیر مالا حینه»؛ بوئیم با عقد اجاره این مال
مشود؛ یعن بوئیم این شخص قبل از اینکه خودش را اجیر کند تا برای دیری کاری انجام بدهد، عمل و منفعتش مال نیست،

اما وقت عقد اجاره را منعقد کرد مال مشود. «فالعقد مقوم لمالیتها»؛ عقد مقوم مالیت است.

در این صورت (که بوئیم با عقد تازه مالیت پیدا مشود) دو نتیجه دارد: 1) ایجار برای حج واجب نیست؛ زیرا هنوز مال ندارد
و تا عقد اجاره نیاید مال تحقق پیدا نمکند، «لا یجب ایجار نفسه حت یحج بمال الاجاره لعدم کونه حینئذ من المقدمات



الوجوبیه»؛ در این فرض این از مقدمات وجوبیه مشود.

2) نتیجه دوم عبارت است از: «یصح التفصیل ف ضمان الحابس»؛ آن وقت مشود ما تفصیل بدهیم در ضمان حابس،
«لأجرة العمل الفائت من الشخص المحبوس بین کون المحبوس اجیراً و عدمه»؛ بوئیم اگر این محبوس اجیر است چون حر
اجیر است با اجاره منفعتش مال شده، پس الآن که این او را حبس مکند ضامن است، اما اگر این محبوس اجیر کس نباشد

ضامن منافع او نباشد.

بعد اشال کرده و مفرماید: تحقیق این است که آیا عقد متواند مقوم مالیت مال بشود؟ بوئیم خود عقد مشود علت برای
اینه این بشود مال؛ یعن «قبل العقد لا یون مالا» و بالعقد مال شد؟ ایشان مفرماید این مستلزم دور است؛ زیرا «العقد یتوقف

عل المال»، چون آنچه متعلق اجاره واقع مشود باید مال باشد، شما الآن دارید مالیت را هم متوقف بر عقد قرار مدهید،
[1].«العقد فهذا دور عل المال و المال متوقف عل العقد متوقف» ؛ یعن«فهذا دور»

ارزیاب دیدگاه مرحوم شاهرودی

به نظر مرسد در اینجا ی مغالطهای وجود دارد و آن اینکه، اگر گفتیم مالیت حین العقد کاف است، دیر باید از آن حرف
اول دست برداریم و نوئیم «العقد متوقف عل المالیة»، مگوئیم عقد متوقف است بر اینکه متعلقش حین العقد مال بشود،

حالا اگر ی چیزی با خود عقد مال بشود اشال ندارد، قابلیت دارد.

به بیان دیر؛ نظر مشهور این است آنچه متعلق برای عقد قرار مگیرد باید بالفعل مال باشد، در این صورت دور لازم مآید، اما
اگر گفتیم از آن مطلب برداریم (که «العقد متوقف عل کون الشء مالا بالفعل») و بوییم: «العقد متوقف عل المالیة» ولو

مالیت بنفس العقدیة بیاید (یعن مگوئیم به نفس عقد این مالیت محقق مشود)، لذا این اشال دور اینجا نمآید، لین متوانیم
بوئیم عرف این را نمپذیرد که ی چیزی با خود عقد مال بشود و مالیت ی امر عرف است نه شرع؛ یعن اگر از عرف

بپرسیم اسباب مالیت چسیت؟ آیا خود عقد متواند سبب و علت برای مالیت باشد؟ عرف چنین چیزی را نمپذیرد.

مرحوم شاهرودی مفرماید: مر اینکه ما این را بوئیم و تحقیق در حل اشال این است که اصلا اینه ی کس برای دیری
عمل را انجام مدهد ما بخود اسم این را اجاره مگذاریم و مگوئیم این اجیر است! اسمش را مگذاریم اجاره، بعد

مگوئیم باید قبل از عقد اجاره این مال باشد که این مال نیست و مشل پیدا مکند! (این حرف پسند امروزیها هم هست که
بوئیم کرامت انسان اقتضا نمکند که بوئیم انسان خودش را اجاره مدهد، مر انسان حیوان است که خودش را به دیری

اجاره بدهد؟!)

؛ این ی«بدیه و قابلیة الذمة للضمان امر حقیقتش اجاره نیست، «بل هو تضمین وئیم اصلافرماید: ما بمرحوم شاهرودی م
تضمین و تعهد است؛ یعن شخص که مپذیرد دو روز برای شما کار کند، ذمهی او مشغول این قرارداد مشود، الآن ضامن

مشود وقت پذیرفت اشتغال ذمه پیدا مکند. بعد مگوئیم چه نتیجهای مخواهید بیرید؟ مفرماید: «و لا یخف أنه لیس صحة
التضمین متوقفةً عل صدق عنوان المال عل العمل»؛ وقت مسئله روی باب ضمان مآید، در ضمان لازم نیست که قبل از

عمل مال باشد.

بعد مفرماید: «فعل هذا یمن الالتزام بعدم مالیة عمله قبل حصول التضمین»؛ بنابراین قبل از تضمین این عملش مال نیست،
«اما بعد حصوله یصدق علیه عنوان المالیة لاعتبار العرف مالیته حینئذٍ»؛ ایشان مگوید بعد از اینه این تضمین محقق شد الآن
مشود مال. به بیان دیر؛ اگر ضامن گفت: ذمه من مشغول به این دین است، تا قبل از تضمین ما اینجا چیزی نداریم، مال را



در این ضامن نمبینیم اما بعد از اینه ضامن پذیرفت ذمهاش مشغول باشد و الآن بعد التضمین ذمهاش مشود مال، لذا این
ذمه الآن قابلیت خرید و فروش دارد.

بنابراین در تمام ضمانات ذمه بعد التضمین عرفاً مال مشود و عرف دیر ناه مال به او مکند که این آدم ضامن، ی آدم
فقیر، مفلوک و ضعیف که هزار تومان هم ندارد، وقت مگوید ذمهی من مشغول به این صد هزار تومان، با این تضمین مال

تولید مشود، مگوییم ذمهاش صد هزار تومان است و لذا قابل خرید و فروش است. در مسئله خرید و فروش چ که سؤال
را که مبلغش ی چ ندارد شما الآن ی فرمایند: مانعر از مراجع مدی (ره)، مرحوم والد ما و برخکنند امام خمینم

میلیون است برای پنج سال بعد هست به هشتصد هزار تومان نقد بفروش؛ زیرا در حقیقت ذمهی این آدم که این چ را
کشیده مشغول به این ی میلیون است و این را به هشتصد هزار تومان مفروشید و اشال ندارد و ربا هم لازم نمآید.

پس خود ذمه ی امر عقلائ است و ضمان در ذمه باز امر عقلائ و عرف، وقت ی چیزی به نفس اینکه در ذمه مآید عرف
مگوید این مشود مال. مگوئیم به نفس ضمان مالیت تحقق پیدا مکند نه ملیت، الآن ضامن به نفس اینه ضامن شد

ذمهاش دارای مال مشود. ما نمگوئیم با تضمین ملیت مآید بله مگوئیم مالیت، شما دنبال این هستید که اینجا مالیت
باشد، مگوئیم عقد مالیت نمآورد. ای کاش مرحوم شاهرودی مسئله را احاله به عرف مداد، عرف مگوید: عقد مالیت

نمآورد اما مگوید تضمین مالیت مآورد، اختیار خودش هست، این شخص متواند ضامن بشود. مثلا الآن ده نفر هستند که
ضامن ی نفر مشوند، الآن ده ذمه و مال است و هر کدام قابل نقل و انتقال است، لذا تضمین عرفیت دارد.[2]

تبیین دیدگاه مرحوم شاهرودی

دو مطلب از این نظریه ابتاری مرحوم شاهرودی (که ندیدم کس مطرح کرده باشد و حرف بسیار خوب است) استفاده
مکنیم:

مطلب اول: به اجارة الاشخاص اجاره نوئیم؛ یعن نوئیم این آدم خودش را به دیری اجاره داد یا اجیر دیری کرده، هرچند
گوید اجاره علفقه ما م ما به این صورت آمده و شاید در روایات نیز تعبیر به اجاره داشته باشیم، اصلا در کتابهای فقه
قسمین: «اجارةٌ عل الاعیان و اجارةٌ عل الاعمال»، خانه یا مغازهاش را اجاره مدهد، اجاره بر اعمال یعن خودش را اجاره
مدهد کاری برای دیری انجام بدهد. ایشان مفرماید این دوم را مسامحةً اجاره مگوئیم، بله تضمین است؛ یعن تضمین

کرده و ضامن شده که این مقدار عمل را برای دیری انجام بدهد.

مطلب دوم: ایشان نتیجه مگیرند که اگر مسئله تضمین را مطرح کردیم چند ثمره بر آن مترتب است:

1.      در ما نحن فیه مگوئیم ایجار واجب نیست؛ یعن لازم نیست که زیر بار این تضمین برود و این از موارد شرط الوجوب
و تحصیل شرط وجوبیه مشود و تحصیل استطاعت است و واجب نیست.

2.      طبق این مبنا در ضمان حابس تفصیل «بین کون المحبوس اجیراً و بین کونه غیر اجیرٍ» این تفصیل هم درست است. در
جای که محبوس اجیر است؛ یعن ی حر اجیر است و حابس این حری که الآن اجیر دیری است را حبس کرد اینجا باید
که ی که این حر غیر اجیر است حابس ضامن نیست. وجهش همین است که در آنجای وئیم ضامن است، اما در جایب

حری اجیر است این با اجیر شدنش ی تضمین وجود دارد و اشتغال ذمه است و این حابس مانع شده از اینکه این حر اجیر
ذمه خودش را بری کند، پس این سبب شده و باید این کار را انجام بدهد، اما در جای که محبوس اجیر نیست تضمین وجود

ندارد و وقت تضمین وجود ندارد حابس چه چیزی را جبران کند؟! لذا طبق این مبنا این تفصیل درست مشود.



دیدگاه صاحب مرتق

اصل اشال این است که مرحوم نراق مگوید: «الانسان مال لمنافعه» و چون مال است پس مستطیع است و اجاره دادن
از مصادیق شرط الوجود مشود نه از مصادیق شرایط وجوبیه و تحصیل استطاعت. گفتیم چه کس گفته انسان مال منافعش
است، چه کس گفته اجیر قبل از اینکه کاری انجام بدهد منفعتش مال برای اوست. جلوتر گفتیم اصلا این اسمش اجاره نیست

و تضمین است.

اما صاحب مرتق(ره) به ی مطلب مهم اشاره کرده و مگوید: وقت مگوئیم اجاره باید متعلقش مال و مل باشد این
اشالات پیش مآید، مگوئیم این انسان حر، منفعتش که مال نیست تا متعلق اجاره قرار بیرد، ایشان مگوید ما بوئیم انسان
بر خودش تسلط دارد، بر منافعش تسلط دارد و همین سلطنت برای اجاره دادن کاف است، چرا خودمان را گرفتار لفظ «مال»

مکنیم بعد مگوئیم پس مشود انسان مال منافع خودش باشد، بعد مگوئیم پس اجارهاش درست نیست![3]

دیدگاه صاحب مرتق ارزیاب

این ی راه بسیار خوب است که بوئیم اینجا ی چیزی فوق مالیت و ملیت داریم و آن سلطنت است، روی همین مبنا مسئله
اهدای عضو را درست کرده و بوئیم عقلا نمگویند انسان مال دستش است ول سلطنت بر دستش دارد، سلطنت بر اتلاف

خودش ندارد اما بر اعضا و جوارح خودش و بر کلیه خودش سلطنت دارد! و همین سلطنت موضوع برای بیع قرار بیرد. چرا
در بیع بوئیم «لا بیع إلا ف ملٍ»، «لا بیع إلا ف مالٍ»؟! چرا بیع را «مبادلة مالٍ بمالٍ» بدانیم؟! نه، جای که سلطنت وجود دارد

بیع نیز واقع مشود.

در بحث خمس و سهم امام نیز این مسئله مطرح مشود؛ چون چند مبنا در آنجا وجود دارد:

1.      ی مبنا که از مشهور کلمات قدما استفاده مشود آن است که همان طوری که سهم مبارک امام مل شخص امام
معصوم علیه السلام است، مل شخص مجتهد هم مشود.

2.      ی مبنا این است که سهم امام مل عنوان است؛ یعن مل امامت است.

3.      مبنای سوم (که مرحوم امام و مرحوم والد ما این مبنای سوم را دارند) ولایت در تصرف است؛ یعن سلطنت دارد در آن
تصرف کند، مثلا اگر ی خانهای به عنوان سهم امام در اختیار مجتهد قرار گرفت، مجتهد چون سلطنت بر این دارد مفروشد،
بوئید این خانه که مال او نیست خُب نباشد! سلطنت دارد، مالیت دارد ول ملاک فروشش سلطنت است و او سلطنت بر این

مال دارد هر چند این مال از او نیست و این شخص مالش نیست. شما الآن وقت مگوئید: «لا بیع إلا ف ملٍ»، آیا بیع مجتهد
اینجا صحیح است یا نیست؟ آیا مگوییم مل مولّ علیه است و مل کس نیست؟ نخیر، اصلا بحث صغیر نمکنیم سهم امام

را عرض مکنیم.

نتیجه آن که، در باب بیع اگر انسان سلطنت بر شیئ داشت «ولو لم یصدق علیه مل»، «ولو لم یصدق علیه مال»، اما سلطنت
دارد. شما در این حق وامها، حق وام که از ی بان دارید را به دیری مفروشید یا فقها مگویند: ی پول بدهید که ما رفع

ید کنیم، بیع نمکند و رفع ید مکند با اینکه مال برای او نیست، اما سلطنت بر این دارد. ما باید ی تجدید نظری کنیم در
اینکه «لا بیع إلا ف ملٍ» کلیت ندارد، بله این به حسب غالب است و در جای که سلطنت باشد «ولو لم یصدق علیه مل او



مال»، اما سلطنت دارد و متواند در اثر این سلطنت بفروشد.

صاحب مرتق(ره) در پایان مگوید: «فالحر له استیلاء عل منفعة»؛ حر همان طوری که بر خود بدن خودش استیلا دارد بر
منفعتش هم استیلا دارد.

امروز این دو مبنا را استفاده کردیم که واقعاً دو مبنای مهم شد، فایده مهم این درسها این باید باشد که ما ی حرفهای تازه و
عمیقتر و مهم را یا پیدا کنیم یا خودمان مطرح کنیم که این در فقه تأثیرگذار است. فرمایش مرحوم شاهرودی در باب اینکه

ایجار نفس، تضمین است و ایجار اصطلاح نیست و فرمایش صاحب مرتق(ره) هم که ما در باب بیع لازم نیست ملیت
مالیت داشته باشیم و استیلا و سلطنت کاف است، اینها دو مبنای مهم است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و لن فيه كلام و هو أنه هل يون عمل الأجير ما لا قبل الإتيان به أم لا؟ فان قلنا بالأول لزم الحم بوجوب الحج عل من
يون قادرا عل عمل ان كان هناك مستأجر و كف مال الإجارة بنفقة الحج بمقدار الاستطاعة المالية و كان المستأجر يعطيه

الأجرة قبل رواحة إل الحج، فعل هذا لا بد من الحم بوجوب إيجار نفسه للخدمة، لون ذلك حينئذ من المقدمات الوجودية للحج
و ليس ذلك تحصيلا للاستطاعة، لماليته لعمله الذي هو مال فيون مستطيعا قبل الإجارة. و لزم أيضا القول بضمان الحابس

لمنافع المحبوس و إن لم ين المحبوس أجيرا. و ان قلنا بالثان أعن عدم مالية العمل قبل إيجاره‐ لزم بطلان إجارة الأشخاص
عل الأعمال إذ يعتبر ف صحة عقد الإجارة أن يون متعلقة مالا و ملا و إنار ذلك ف مفروض المسألة يوجب إنار الملية

بالتتبع فيف تصح الإجارة. و أما بعد إتيانه بالعمل فلا معن لصيرورته أجيرا كما لا يخف. و يلزم بناء عل ذلك عدم ضمان من
حبس أجيرا امتنع بسبب الحبس صدور العمل المستأجر عليه عنه لما فوته عل الأجير من المنافع إذ المفروض عدم ماليته

لمنافع نفسه. و يمن حل الإشال (بدعوى) أن منافع الإنسان لا تون ما لا قبل وقوع العقد عليها و لنها تصير مالا حينه فالعقد
مقوم لماليتها. فعل هذا لا يجب عليه إيجار نفسه حت يحج بمال الإجارة لعدم كونه حينئذ من المقدمات الوجودية فايجار نفسه
عل هذا تحصيل للاستطاعة و هو غير واجب. (و من هنا) يصح التفصيل ف ضمان الحابس لأجرة العمل الفائت من الشخص

المحبوس بين كون المحبوس أجيرا و عدمه. و فيه: بعد تسليم توقف صحة العقد عل مالية العمل أن نفس العقد لا يصحح المالية
و إلا لزم الدور و (بعبارة أخرى) أن المالية تون بمنزلة الموضوع و صحة العقد بمنزلة الحم و لا إشال ف امتناع إثبات

الموضوع بالحم كما هو واضح.» كتاب الحج (للشاهرودي)؛ ج1، ص: 171-170.
[2] ـ «فالتحقيق ف حل الإشال: هو الالتزام بعدم دخول إيجار النفس حقيقة ف باب الإجارة بل هو تضمين و قابلية الذمة

أنه ليس صحة التضمين متوقفة عل الضمان بإتلاف مال الغير. و لا يخف كما اتفق الفقهاء و غيرهم عل .للضمان أمر بديه
صدق عنوان المال عل العمل، فعل هذا يمن الالتزام بعدم مالية عمله قبل حصول التضمين الذي يسم بإيجار النفس. و اما
بعد حصوله، فيصدق عليه عنوان المالية لاعتبار العرف ماليته حينئذ. و (من هنا) يصح ما مر من التفصيل ف ضمان الحابس

بين كون المحبوس أجيرا و عدمه و (من هنا) يصح أن يقال بعدم وجوب إيجار نفسه عليه، لأنه عل هذا تحصيل الاستطاعة و هو
غير واجب. فلو طلب منه أن يقع أجيرا للخدمة بما يصير به مستطيعا لا يجب عليه القبول كما افاده المنصف(ره).» كتاب الحج

(للشاهرودي)؛ ج1، ص: 172-171.
[3] ـ «و الحقيقة أنه لا حاجة لنا ال البحث ف ذلك، فهو موكول إل محله. و لن الذي نقوله هنا‐ مختصرا‐ هو: أن الحر له

سلطنة حقيقة واقعية عل منافعه، فلا حاجة ال اعتبار الملية ف حقه، فأنها‐ عل بعض الاقوال‐ لا تعدو اعتبار السلطنة و
جعلها له و المفروض أنها ثابتة له واقعا فيون الاعتبار لغوا و الضمان ثابت بذلك لأن موضوع الضمان هو إتلاف مال الغير. و
من الواضح صدق المال عل المنفعة و ه مضافة ال الغير بالإضافة الواقعية. كما تصح المعاوضة عليها للاكتفاء ف صحتها

بمالية العوضين و ارتباط كل منهما بطرف معين و المفروض ارتباط المنفعة بذيها ربطا واقعيا. إذن، فالحر له استيلاء عل
ن الحق أنه لا يجب عليه الحج بذلك، لأنّه و إن كان فعلا مستول علما يحج به. ل استطاعته بذلك لاستيلائه عل منفعته، فقد يدّع



ما يحج به إلا أن الانتفاع به ف سبيل الحج لما كان يتوقف عل اتعاب النفس بالخدمة لا يون بنظر العرف مستطيعا بل يون من
مصاديق تحصيل الاستطاعة، و إن أبيت إلا عن دعوى صدق الاستطاعة بذلك فأدلة وجوب الحج عل المستطيع منصرفة عن مثل
هذا الفرد. نعم، اذا كان من عادته اجارة نفسه للخدمة بحيث لا يعدّ ذلك اتعابا له غير اعتيادى، بل هو أمر يتحقق منه عل أي حال،
و الفرق أنه تزاد أجرته لخدمة الحج كان بنظر العرف مسئول عل تلك الزيادة من دون عناء و تعب، فقد يدع كونه مستطيعا بنظر

العرف و ان كانت دعوى الانصراف قوية. فتدبر.» المرتق إل الفقه الأرق ‐ كتاب الحج؛ ج1، ص: 131-130.


