
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۲۰ بهمن ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 81 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

خودش را برای خدمت در طریق الحج مطرح کردند که فرع اولش این بود که اگر کس (ره) در مسئله 37 فروعامام خمین
اجیر کرد (که گفتیم نیازی نبود کلمه «طریق الحج» را بیاورد، کلمه حج را مفرمود کاف بود) و این اجرت که به او مدهند به

اندازه استطاعت ست، اینجا حج بر او واجب است، اگر خودش اجاره نداد فرع دیری است که بعد مطرح مکنیم. پس اگر
اجاره داد و این مال الاجاره به اندازه استطاعت بود قطعاً مستطیع است و حج بر او واجب مباشد؛ یعن این شخص باید برود

خدمت کند، طبخ کند، طبابت کند، کاری انجام بدهد و حجش را هم انجام بدهد.

فرع دوم مسئله 37

فرع دوم (که نات علم بسیار خوب دارد) این است. مرحوم امام در این فرع مفرماید: «و لو طلب منه إجارة نفسه للخدمة
بما يصير مستطيعا لا يجب عليه القبول.»[1]؛ اگر به کس بویند بیا خودت را اجیر ما کن جهت خدمت در حج و این مقدار پول

به تو مدهیم که این مقدار پول هم در استطاعت کاف است، اینجا آیا قبول واجب است یا نه؟ در اینجا سه دیدگاه وجود دارد:

قول اول: دیدگاه مشهور

ی قول مشهور فقهاست مثل مرحوم علامه که این فرع را متذکر شدند، علامه حل(ره) در تذکره مفرماید: «لو طلب من فاقد
الاستطاعة ایجار نفسه للمساعقة ف السفر بما تحصل به الاستطاعة لم یجب القبول»؛ به ی کس گفتند بیا اجیر ما بشو برای
خدمت در حج، پول هم که به او مدهند به اندازه استطاعت است، قبول واجب نیست. دلیلشان این است که مگویند: «لأن

تحصیل شرط الوجوب لیس بواجب»؛ تحصیل شرط الوجوب واجب نیست، شرایط وجوبیه و تلیف تحصیلش واجب نیست.
پس قول اول این است که اینجا قبول استیجار واجب نیست. مرحوم امام نیز مفرماید: قبول واجب نیست.

قول دوم: دیدگاه مرحوم نراق

قول دوم نظریه مرحوم نراق در مستند است که مگوید: اگر قبول این کار و خدمت حرج نباشد، قبول واجب است و در
نتیجه حج بر او واجب مشود. ایشان مفرماید: «إذا کان ما استوجر علیه مما لا یشق علیه و یتمش منه»؛ ی وقت مگویند

وقت برای 50 نفر است و ی انجام بده که آن هم ی طبخ گویند بیا آنجا یوقت م یر، اما یحجاج را در حج کول ب مثلا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


وقت برای 500 نفر است، اگر برایش مشقت ندارد و از عهدهاش به راحت برمآید، قبول بر او واجب است، «و لیس القبول
مقدمةً للواجب المشروط»؛ ایشان مفرماید: قبول استیجار واجب است و این قبول به عنوان شرط واجب مشروط نیست، بله
از قبیل شرط واجب مطلق مشود (که توضیح خواهیم داد). بنابراین مرحوم نراق مفرماید: اگر این کار ی کاری هست که

مشقت نداشته و حرج نباشد قبولش واجب است.

قول سوم: دیدگاه سید یزدی(ره)

مرحوم سید در عروه مفرماید: اگر کس عادت و کارش این است که سفر مرود؛ یعن کارش این است که برای خدمت در
سفر اجیر مشود، هم سفر مرود و هم اجیر برای خدمت در سفر (مانند طبخ، طبابت) مشود، احتیاط مستحب است که قبول

ترک الاحتیاط (احتیاط استحباب فرماید: «لا ینبغکنند. مرحوم سید مم از محشّین عروه احتیاط وجوب کند، البته بعض
مکند) ف بعض صوره کما إذا کان من عادته إجارة نفسه للاسفار»؛ کس عادتش این است که خودش را برای سفر اجاره

مدهد؛ یعن هر کس مخواهد سفری برود، خودش را برای طبخ، طبابت و غیره اجاره مدهد.

بنابراین در این مسئله سه قول وجود دارد:

1.      مشهور قائلاند که: «لا یجب القبول مطلقا»،

2.      مرحوم نراق معتقد است: «یجب القبول إذا لم ین ما استوجر علیه حرجاً علیه»،

3.      احتیاط استحباب یا احتیاط وجوب است که اگر این شخص عادتش این است که خودش را برای سفر اجاره مدهد
اینجا قبول واجب است.

خلاصه آن که، تفاوت فرع اول و دوم آن است که در فرع اول اگر کس «آجر نفسه للخدمة ف الحج»، این مسلم مستطیع
است، اما در فرع دوم «طلب منه الاجاره»؛ یعن از او دعوت مکنند که در این حج بیا اجیر ما بشو و ما این مال الاجاره را به

تو مدهیم، حال در این فرع دوم مخواهیم ببینیم قبول اجاره واجب است یا نه؟ مشهور مگویند: قبول اجاره واجب نیست،
پس این شخص مستطیع و واجب الحج نیست. مرحوم نراق مگوید: اگر حرج نباشد قبول واجب است، قول سوم این است

که اگر کس باشد که عادتاً خودش را اجاره برای سفر مدهد، در اینجا قبول به احتیاط استحباب یا وجوب واجب است.

دلیل دیدگاه مشهور

رر گفتیم تحصیل استطاعت واجب نیست؛ یعندلیل مشهور این است که قبول اجاره از قبیل تحصیل الاستطاعة است و ما م
ی شخص که قدرت دارد کار کند و پول حج را درآورد متواند اما واجب نیست کار کند؛ زیرا تحصیل استطاعت واجب

نیست؛ چرا که تحصیل استطاعت از شرایط وجوبیه حج است و تحصیل شرایط وجوبیه لازم نیست.

در تمیل این دلیل باید از ی سؤال هم جواب داد و آن این است که آیا در اینجا از مصادیق «عرض الحج» نیست؟ به بیان
دیر؛ در روایات بذل داشتیم «دعاه قوم لیحجوا»، آیا این از مصادیق آن روایات نیست؟ جواب این است که در باب عرض

الحج، یا او را دعوت به انجام حج به همراه خودشان کنند یا اینکه به او پول بدهند که حج انجام بدهد، اما اینجا او را دعوت به
انجام حج نمکنند، بله متعلق دعوت، اجاره (یعن طبخ، طبابت و امثال آن) است.



در نتیجه، اولا قبل از اجاره خودش که مال ندارد لذا مستطیع نیست. ثانیاً، تحصیل استطاعت هم واجب نیست (زیرا تحصیل
شرط وجوب است). ثالثاً، ما نحن فیه از قبیل بذل و عرض الحج هم نیست تا بوئیم این به عنوان بذل الحج و عرض الحج،

واجب الحج مشود، لذا حج بر او واجب نمباشد.

دلیل دیدگاه مرحوم نراق

ایشان مگوید: در چنین موردی به دو دلیل حج برایش واجب است:

دلیل اول؛ صدق استطاعت عرفیه

دلیل اول آن است که در اینجا استطاعت عرفیه صدق مکند؛ یعن اگر به عرف بوئیم: به کس مگویند بیا برای خدمت در
حج اجیر ما بشو و پول هم که به او مدهند به اندازه این استطاعت است، در اینجا استطاعت عرفیه صدق مکند.[2]

اشالات مرحوم سید، محقق خوی و والد معظّم

مرحوم سید در عروه مفرماید: ما قبول نداریم صدق استطاعت عرفیه را؛ زیرا مادام که مال نشود عرفاً مستطیع نیست و
الآن هم که مال مال نیست.[3] محقق خوئ[4] و مرحوم والد ما[5] مفرمایند: در اینجا صدق استطاعت عرف و عقل مکند،

لَيهاستَطاعَ ا نيتِ مالب جالنّاسِ ح َلع هر آیه شریفه «لآمده که مفس است که در روایات خاص ملاک استطاعت شرع ول
سبيً»[6] است. به بیان دیر؛ عرف مگوید: درست است که باید ی «قبلت» بوید، اما این شخص الآن متمن از حج است
و طبق ظاهر آیه شریفه همین تمن در وجوب حج کاف است، اما روایات که در تفسیر این آیه شریفه آمده مگویند: ی نوع

استطاعت خاص شرع ملاک است.

بنابراین (همانگونه که در ابتدای کتاب الحج این بحث مطرح شد) اگر بوییم استطاعت در آیه استطاعت عرفیه است (یعن هر
جا عرف بوید استطاعت دارد حج واجب مشود)، در ما نحن فیه نیز عرف مگوید: تمن دارد و لذا حج بر او واجب است.

به عنوان مثال؛ به او مگویند بیا همراه ما برویم س میلیون مدهیم، این الآن عرفاً متمن از حج است.

مرحوم خوئ و مرحوم والد ما مفرمایند درست است آیه ظهور در استطاعت عرفیه دارد، اما روایات مفسره آیه، استطاعت
شرعیه را مطرح کردند و از این روایات استفاده مشود که اگر این شخص بالفعل مال زاد و راحله است یا بدلش را دارد

مستطیع است، اما در ما نحن فیه این شخص بالفعل مال چیزی نیست؛ زیرا تا عقد اجاره را منعقد نند مال نمشود. پس
ما باشیم و روایات مفسره، استطاعت شرعیه مشود و اینجا استطاعت شرعیه محقق نیست.

بنابراین به نظر مرسد مرحوم سید همان استطاعت عرفیه را هم مخواهند رد کنند و مفرمایند: «نمنع لمنع صدق
الاستطاعة»، ظاهرش هم این است که استطاعت عرفیه وجود ندارد، اما این دو بزرگوار مگویند نه، استطاعت عرفیه وجود

دارد، اما استطاعت شرعیه نیست.

ارزیاب دلیل اول

به نظر ما همانگونه که از ابتدا به این نته اشاره کردیم بعد از اینکه روایات، آیه شریفه را حمل بر استطاعت شرعیه مکند
اصلا مجال برای استطاعت عرفیه باق نمماند و اصلا ما چیزی به نام استطاعت عرفیه نداریم، ما هستیم و ی استطاعت
شرعیه، منته در پاسخ از اشال مرحوم سید، محقق خوی و مرحوم والد مگوییم: شاید مرحوم نراق بخواهد بوید اینجا

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


فرق نمکند که ما ملاک را استطاعت عرف بدانیم یا شرع، این شخص الآن مشرف بر این تمن و تمل است.

یعن هرچند هنوز عقد اجاره را قبول نرده اما تقریباً مال شده و الآن مگویند: «له زاد و راحله»، اینکه بوئیم صد در صد
باید باشد نه، ول تقریباً 95 درصد «له زاد و راحله». بنابراین شاید مرحوم نراق هم نخواهد بین استطاعت عرفیه و شرعیه فرق

بذارد و شاید بوید چه ما استطاعت عرف بدانیم چه شرع بدانیم، اینجا صدق استطاعت مکند.

به نظر ما هم این مطلب بعید نیست، مثلا الآن مگویند بیا خودت را برای مسئله شرع گفتن اجیر ما کن و برای حجاج مسئله
بو و ما هم س میلیون مدهیم، او هم اگر این اجاره را قبول کند مستطیع مشود، اینجا بعید نیست که بوئیم در اینجا

استطاعت صدق مکند.

صاحب مرتق(ره) مگوید: در مقابل نراق اینگونه جواب داده و بوئیم: «فرضنا صدق الاستطاعة»، اما به چه دلیل مگویید
هرجا استطاعت باشد وجوب حج مآید؟! ادله وجوب حج از چنین استطاعت انصراف دارد؛ یعن وقت ادله مگوید: «له زاد و

راحله»، الآن این کس که مگوید بیا این30 میلیون را بیر برای ما مسئله بو، عرف مگوید: «له زاد و راحله»، لین ادله
وجوب حج از این انصراف دارد؛ یعن حت مع وجود الاستطاعة باز بوئیم از این نوع استطاعت انصراف دارد و باید به صد در

صد و فعلیت برسد؛ یعن باید اجیر شده و بعد مال بشود، آن وقت بوئیم که این حجش را باید انجام بدهد.[7] به نظر ما این
حرف خوب است.

دلیل دوم

مطلب مهمتر دلیل دوم مرحوم نراق است و آن اینکه این شخص مال منافعش است، پس الآن واجد این مال است؛ زیرا
منفعتش هم مال است و این شخص مال منافع و در نتیجه مال شده و لذا الآن مستطیع است. مرحوم سید در توضیح این دلیل

اً لمنفعة عبده أو دابته و کانت کافیةً فون مستطیعاً قبل الاجارة کما إذا کان ماللمنافع فی فرماید: «إنه مالم
الاستطاعة»[8]، حالا اگر کس ی عبد و دابهای هم دارد و اگر عبد و دابهاش را اجاره بدهد پول حجش در مآید مستطیع است،

چنین شخص الآن هم مال منافع خودش است، چه فرق مکند بوئیم عبد و دابهای دارد باید اجاره بدهد تا به حج برود و
مستطیع بشود، الآن هم که منافع دارد منته منفعت دارد که از آن پول حج در مآید. حالا ی کس کاری بلد نیست که هیچ،

اما این شخص الآن منفعت دارد که از این منفعت پول حج در مآید، پس باید خودش را اجاره بدهد.[9]

ارزیاب دلیل دوم

مرحوم حیم در مستمس مفرماید: «إن المنافع قبل وجودها ف الخارج تعدّ من شؤون ذی المنفعة»؛ منافع قبل از اینه در
عالم خارج موجود بشود از تبعات و ملحقات ذی المنفعه است، «و کما أنه لا یمل العامل نفسه لا یمل منافعه»؛ همان طوری

که انسان مال خودش نیست مال منافع خودش هم نیست؛ یعن من نمتوانم بویم: مال خودم هستم دست یا پایم را
مفروشم، کلیهام را مفروشم؛ یعن عقلا نسبت به خود انسان اعتبار ملیت نمکنند. الآن شما نمتوانید بوئید من خیل مال

دارم، دو دستم ی دیه کامل است، هر دو پایم دیه کامل دوم، من اینقدر مال دارم! نه. عنوان مال برایش صدق نمکند، عنوان
که صدق نرد، در تحت ملیت قرار نمگیرد (البته انسان حر را مگوئیم، در فقه ما عبد عنوان مال را دارد و حر عنوان مال را

ندارد).



نتهای پیرامون ملاکات احام

،قاعده جعل کنند «قاعده کرامت» است که یاوقات این روزها م که گاه ته شایان ذکر آن است که این بحثهاین
غیرواقع، باساس و استحسان است! البته در فقه اهلسنت هست. وقت بزرگان خود ما در اجتهاد مبان محم را در

بینیم و بعد مطلب آنها را در تریبون و سخنرانران را مکنیم، دو سه کتاب از دیاختیارمان گذاشتند و اینها را درست کار نم
کتاب خیل است! هرچند ی ضعف علم رش را کار ندارم ولاست، حالا جهات دی ضعف علم کنیم این خیلمطرح م

قطور و مفصل باشد.

مگویند ما ی چیزی داریم به نام قاعده «کرامت» و بعد مگویند: باید در فقه  همان طوری که «عدالت» ملاک و محور است
قاعده «کرامت» هم باید ملاک باشد، مگوئیم چه مخواهید بوئید؟ مگویند قاعده کرامت این است که «لا فرق بین انسانٍ و
انسان»، «لا فرق بین المسلم و الافر»، «لا فرق بین الرجل و المرأة»، «الانسان انسانٌ»؛ خواه مرد باشد زن باشد عالم، جاهل،
مسلمان یا کافر باشد، پیر یا جوان باشد، «الانسان انسانٌ»، پس دیهشان باید ی باشد، ارثشان ی باشد، این نتایج خطرناک

را مخواهند از آن بیرند که واقعاً بسیار جای تأسف دارد! حرف ما این است که اجتهادی که ما داریم و بزرگان به ما یاد دادند
روی مبان محم پایهگذاری شده است.

به عنوان مثال؛ در فقه ما بر عبد اعتبار مال مکنند و بر انسان حر اعتبار مال نمکنند، پس بوئیم این با قاعده کرامت
زندان کسوب را من غیر حق حر گویند: اگر یبین کسوب و غیر کسوب فرق گذاشته و م سازگاری ندارد؟! یا در حر برخ

کردی ضامن منافعش هست، اما اگر ی حر غیر کسوب است ضامن منافعش نیست. اصلا بحث ضمان منافع حر از
بحثهای مهم است که در فقه ما مطرح است، اگر از ی طرف بوئیم (که مشهور هم همین را مگویند) انسان، ضامن منافع

حر نیست مگویند پس اگر این بیرون بود کار مکرد چقدر درآمد داشت، از ی طرف هم اگر بوئیم متعلق ضمان است
مگویند مر انسان مال است که بوئیم متعلق ضمان قرار مگیرد؟!

در حال که نمدانند کرامت در اعتباریات فقه دخل ندارد، اگر در زن مگویند نصف مرد ارث مبرد به این معنا نیست که
کرامت زن مخدوش مشود! دیهاش کمتر از مرد است بوئیم کرامتش مخدوش شده! اینها ی اعتباریات است و اعتباریات

نمتواند با ملاکهای ارزش انسان تبیین کند و بخواهد قضاوت کند. شارع اعتبار کرده و این بسیار بحث مهم است.

مثال دیر درباره حقوق زن و شوهر است، شوهر در عقد ی مهریهای برای زن قرار مدهد، بوئیم این خلاف کرامت است؟
پس کرامت چیست؟ یعن بوئیم ی زن که مخواهد خودش را در اختیار مرد قرار بدهد عادتاً نمتواند کار کند، در خانه

هست، مر زن مال است که شما برایش مهریه قرار مدهید! مر مهریه قرار دادن به این معناست که زن مال است؟! مهریه
ی چیزی است که این زن در زندگ خودش ی حق پیدا مکند و این پشتوانهای مشود برایش، فردا مردش از بین رفت یا

طلاقش داد ی چیزی داشته باشد.

این خیل نته مهم است که متأسفانه حوزویهای ما هم ی مقدار از آن غافل هستند، گفتهاند «عدالت» به عنوان معیار برای
احام باید باشد و هر حم دیدیم با عدالت سازگاری ندارد ی خط روی آن بشیم! به این معناست که فقه را نفهمیدند، اجتهاد

را نفهمیدند، چه کس گفته عدالت در تمام احام و در سلسله علل احام نقش دارد که بخواهد قرار بیرد؟!

شارع در مسائل دیات ی سری عقوبت قرار داده است. وقت مگوئیم دیه کامل این آدم در زمان ما سیصد میلیون، اگر
مگوئیم دویست میلیون خلاف عدالت است؟! سیصد میلیون شد عدالت؟! اصلا آیا مشود انسان را با این ارقام ارزشگذاری

کرد؟!



ی آدم مؤثر مفیدی که متواند هزاران نفر را سرپرست کند را بشند با ی لات بارزش بخاصیت دیهاش ی است، بوئیم
این خلافت عدالت است؟! اصلا بنای شارع و عقلا این نیست که روی معیار عدالت جلو بیایند، ی عقوبت قرار دادند حال آیا
این را مشود کم و زیاد کرد که بحث دیری است، اما اساسش بر اساس عدالت نیست. ارث بر اساس عدالت نیست، شارع

آمده تنظیم کرده است. لذا در عبادیات عدالت دخالت ندارد.

الآن با این پول حج متوان صد گرسنه را نجات بده یا متوان برای جهیزیه افرادی که نیازمند هستند قرار بده، بوئیم
عدالت این است که شما صرف حج نن؟! چرا از اینجا بروید دور ی خانه سن بچرخید و بعد هم سع کنید، پولش را همین
جا صرف کنید! اینطوری دین باق نمماند! اگر ما بخواهیم با این استحسانات که متأسفانه مثل موریانه فقه اهلسنت را گرفته،

جلو بیائیم از تشریع دین چیزی باق نمماند.

جمعبندی بحث

در اینجا مرحوم حیم مفرماید: همانطوری که خود انسان عنوان مال را ندارد، منفعت هم مال نیست و منفعت هم از توابع
انسان است. ایشان مفرماید: انسان «و کما انه لا یمل العامل نفسه لا یمل منافعه، إذ لا اثنینیة مصححةً لإعتبار إضافة

المالیة و المملوکیة»؛ ما مخواهیم بوئیم انسان مال خودش است، اینجا که مال و مملوک ی مشود، مال منافعش
هست و منافع هم جزء ذات خود انسان است، وحدت بین مالیت و مملوکیت به وجود مآید، «و لذل بنینا عل عدم ضمان

منافع الحر و لا فرق ف ذل بین من عادته اجارة نفسه و غیره»؛ اگر کس عادتش این است که خودش را اجاره بدهد یا نه،
فرق نمکند.[10]

منافع است ما قبول نداریم، همان طوری که انسان مال انسان مال گوئاست که شما م این پاسخ اول از مرحوم نراق
خودش نیست مال منافعش هم نیست، منته مرحوم حیم باید این سؤال را جواب بدهند که اگر انسان مال منافعش نیست

چطور منافعش را اجاره مدهد؟ ی بیان دقیق مرحوم شاهرودی در کتاب الحج دارد که فردا دنبال مکنیم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «لو آجر نفسه للخدمة ف طريق الحج بأجرة يصير بها مستطيعا وجب عليه الحج، و لو طلب منه إجارة نفسه للخدمة بما
يصير مستطيعا لا يجب عليه القبول، و لو آجر نفسه للنيابة عن الغير فصار مستطيعا بمال الإجارة قدّم الحج النياب إن كان

الاستيجار للسنة الأول، فإن بقيت الاستطاعة إل العام القابل وجب عليه الحج لنفسه، و لو حج بالإجارة أو عن نفسه أو غيره
تبرعا مع عدم كونه مستطيعا لا يفيه عن حجة الإسلام.» تحرير الوسيلة، ج1، ص: 379، مسألة 37.

[2] ـ «و الحق: الأول، إذا كان ما استؤجر له مما لا يشق عليه و يتمشّ منه، لصدق الاستطاعة، و لأنّه نوع كسب ف الطريق، و
قد مر وجوبه عل مثله، و ليس القبول مقدّمة للواجب المشروط، بل للمطلق، لأنّ مع الفرض تحصل الاستطاعة العرفية، فيصير

الحج واجبا عليه و إن توقّف إيقاعه عل القبول، كاشتراء عين الزاد و الراحلة.» مستند الشيعة ف أحام الشريعة؛ ج11، ص:
.55-54

[3] ـ «إذا استوجر أي طلب منه إجارة للخدمة بما يصير به مستطيعا لا يجب عليه القبول و لا يستقر الحج عليه فالوجوب عليه
مقيد بالقبول و وقوع الإجارة و قد يقال بوجوبه إذا لم ين حرجا عليه لصدق الاستطاعة و لأنه مالك لمنافعه فيون مستطيعا قبل
الإجارة كما إذا كان مالا لمنفعة عبده أو دابته و كانت كافية ف استطاعته و هو كما ترى إذ نمنع صدق الاستطاعة بذلك لن لا

ينبغ ترك الاحتياط ف بعض صوره كما إذا كان من عادته إجارة نفسه للأسفار.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 450،
مسئله 54.

[5] ـ «و يندفع الأول بأن العبرة ف الاستطاعة الموجبة للحج ليست بالاستطاعة العرفية أو العقلية، و إنما العبرة بالاستطاعة



الشرعية المفسرة ف الروايات، و ه استطاعة خاصة من وجود الزاد و الراحلة عيناً أو بد، سواء حصلت بالملك أو بالبذل و
كلاهما مفقود ف المقام و لا إطلاق للآية من هذه الجهة.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 157.

[5] ـ «و أجاب عن الأول السيد ف العروة بالمنع من صدق الاستطاعة بذلك و الظاهر ان مراده منع صدق الاستطاعة العرفية
مع انه لو كان المراد ه الاستطاعة العرفية لا مجال لدعوى منعها و لذا لو كان الدليل منحصرا بالاية الظاهرة ف الاستطاعة
العرفية كما مر البحث فيه سابقا لان اللازم الحم بالوجوب ف المقام لنه حيث لا يون الدليل منحصرا بها بل كان هناك

تفسير الآية و مقتضاها ان المراد بالاستطاعة هو وجود الزاد و الراحلة عينا أو بدلا و المفروض عدم تحققهما ف روايات واردة ف
المقام فاللازم هو الحم بعدم الوجوب.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛ ج1، ص: 218.

[6] ـ سوره آلعمران، آیه 97.
[7] ـ المرتق إل الفقه الأرق ‐ كتاب الحج، ج1، ص: 131.

[8] ـ «لأنه مالك لمنافعه فيون مستطيعا قبل الإجارة كما إذا كان مالا لمنفعة عبده أو دابته و كانت كافية ف استطاعته و هو
كما ترى إذ نمنع صدق الاستطاعة بذلك.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 450، مسئله 54.

[9] ـ «و التحقيق: أنّ هذه ليست تحصيل الاستطاعة، لأنّ بعد تمنه مما استؤجر له يون ذلك منفعة بدنية مملوكة له، حاصلة
له، قابلا لإيقاع الحج به، فيون مستطيعا، كمالك منفعة ضيعة تف بمئونة الحج عليه، غايته أنّه يبادلها بالزاد و الراحلة.» مستند

الشيعة ف أحام الشريعة؛ ج11، ص: 55.
[10] ـ «و أما ما ذكر ف المستند: من أن الشخص مالك لمنافعه، فيون كما لو كان له ضيعة لم يتمن من بيعها و يمن

إجارتها مدة يفيه للحج، فموهون إذ المنافع قبل وجودها ف الخارج تعد من شؤون ذي المنفعة، و كما أنه لا يملك العامل نفسه لا
عدم ضمان منافع الحر. و لا فرق ف ية و المملوكية. و لذلك بنينا عليملك منافعه، إذ لا اثنينية مصححة لاعتبار إضافة المال

ذلك بين من عادته إجارة نفسه و غيره.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 157.

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97

