
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۱۴ بهمن ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس کلام مرحوم عراق(رحمهاله)

بیان شد که هیچ ی از اشالات مطرح شده نسبت به مبنای مرحوم محقق عراق (رحمهاله) وارد نیست. اما تنها این اشال
باق است که ایشان دلیل محم برای مدعای خود اقامه نرده و مسئله را به وجدان، تبادر و استقراء در سیره عقلا إحاله

نمودند؛ در حالکه هیچکدام در مانحن فیه قابل قبول نیست.

توضیح مطلب اینکه در مسئله محل بحث نمتوان به وجدان تمس نمود به این جهت که اگر این معنا مطابق با وجدان بود
نباید مورد اختلاف واقع مشد.

همچنین اینکه ایشان مفرماید از حرف، اعراض نسبیه تبادر پیدا مکند نیز قابل قبول نیست؛ برای اینکه اگر ایشان این مسئله
را مطرح نرده بود در ذهن هیچ کس چنین معنای خطور نمکرد.

اما اینکه عقلاء مفاهیم اسمیه را از اقسام جواهر و قسم خاص از اعراض و مفاهیم حرف را قسم دیر اعراض قرار بدهند نیز
مجرد ادعا است. در نتیجه کلام ایشان مجرد احتمال و مدعائ بدون دلیل است.

وجه دوم تباین بین حروف و اسام (کلام مرحوم اصفهان «رحمهاله»)

مبنای دیر، نظریه مرحوم محقق اصفهان (رحمهاله) است. ایشان در مقابل مرحوم آخوند (رحمهاله) و مرحوم صاحب
فصول(رحمهاله) که فرمودند معنای اسم و حرف در ی مفهوم کل که قدر جامع بین آنها است مشترک هستند، مفرماید:

معنای حرف و اسم متباین بالذات هستند و بین این دو قدر جامع وجود ندارد.

بیان برهان بطلان کلام مرحوم آخوند (رحمهاله) این است که اگر معنای حرف و اسم در ی مفهوم کل که قدر جامع
مشترک بین آنها باشد و اختلاف آنها تنها در ظرف استعمال و لحاظ آل یا استقلال بودن باشد، به این معنا است که این

مفهوم یا طبیع کل، قابلیت تعلق به هر دو لحاظ را دارد؛ یعن هم در ذهن و هم در خارج به دو صورت محقق شود، در حالکه
این معنا واضح البطلان است؛ برای اینکه حقیقت معان حرفیه از موجودات لا ف نفسه است و لذا امان ندارد به دو گونه

تصور شود بله به ی نحو بیشتر موجود نمشود.

سپس به تقسیم که قبلا نیز بیان نمودیم اشاره نموده و مفرماید: فلاسفه مگویند وجود به صورت کل بر دو قسم است:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الف‐ ف نفسه: این قسم نیز بر دو نوع است:

الف‐ 1- لنفسه: این نوع نیز خود بر دو قسم است:

الف‐1-أ‐ بنفسه: وجودی که خودش موجود است و متقوم به وجود دیر نیست و نیاز به علت نیز ندارد که ی مصداق بیشتر
ندارد و آن ذات باری تعال است.

الف‐1-ب‐بغیره: وجودی که در مفهوم و وجود استقلال دارد و برای تحقق در خارج متقوم به غیر نیست اما نیاز به علت دارد
مانند جواهر.

الف‐2- لغیره: وجودی که در مستقلا قابل تصور است و ذاتش متقوم به دیری نیست اما در وجود خارج متقوم به دیری
است و معلول علت نیز باید باشد ماند اعراض.

ب‐ لا ف نفسه: وجودی که در حقیقت و ذات متقوم به دیری است و این قسم أضعف مراتب وجود است که از آن تعبیر به
وجود رابط مشود.

برای درک بهتر م‌توان اینونه گفت:
وجود؛ یا لا ف نفسه است یا ف نفسه،

وجود ف نفسه؛ یا لنفسه است یا لغیره،
وجود ف نفسه لنفسه؛ یا بنفسه است یا بغیره.

گویند: مسلماً در عالم خارج جواهر یا اجسام و أعراض مانند بیاض وجود دارند؛ اما شدر فلسفه برای اثبات وجود رابط م
داریم آیا در خارج بیاض عارض بر جسم شدهاست یا خیر؟! اگر متعلق ش همان متعلق یقین باشد که مستلزم تناقض و تضاد

مشود؛ برای اینکه یقین و ش دو صفت مختلف هستند و لازم است متعلق آنها متعددان، متضادان و مختلفان باشد.

اما اگر متعلق مختلف باشد یعن باید بوئیم ش به چیزی تعلق پیدا کردهاست که یقین به آن تعلق پیدا نردهاست که مراد
وجود دیر باید باشد؛ در نتیجه باید در عالم خارج غیر از جوهر و عرض وجود سوم داشته باشیم که از آن تعبیر به «وجود

رابط» یا «لا ف نفسه» م‌شود. خصوصیت وجود رابط این است که در خارج ما بإزاء و ماهیت ندارد و أضعف مراتب وجود
است.

به بیان دیر امان ندارد نسبت بین جوهر و عرض در عالم خارج وجود ف نفسه باشد برای اینکه ایجاد قضیه باید به نحوی
باشد که از خارج نیز حایت نماید لذا مگوئیم « ثبوت شء لشء» و اگر قرار باشد این نسبت وجودی نفس داشته باشد،

«ثبوت شء لشء» محقق نخواهد شد بله «ثبوت أشیاء ثلاثه» مَشود.

این مطلب در کلام مرحوم عراق (رحمهاله) نیز وجود داشت و ایشان فرمود اگر وجود رابط وجودی نفس باشد، مجدداً
نیازمند ربط است و این مسئله منجر به تسلسل خواهد شد؛ در نتیجه باید به وجودی برسیم که حقیقت آن ربط باشد و نیاز به

رابط دیر نداشته باشد.

ایشان در ادامه مفرماید از این بیان روشن شد، اینکه برخ معنای حرف را به أعراض تشبیه مکنند نیز صحیح نیست؛ برای
اینکه اعراض وجود ف نفسه لغیره دارند.



سپس مفرماید نسبت بین موضوع و محمول در عالم خارج تنها در صورت معقول است که «وجود رابط» یا «لا ف نفسه» در
به لحاظ آل اسم و گاه به لحاظ استقلال إبتدائیت گاه فرمود معنای کل (هرحمهال) کار باشد؛ در نتیجه اینکه مرحوم آخوند
حرف باشد صحیح نیست و معنای حرف هیچ جنبهی اشتراک با معنای اسم ندارد. برای اینکه معنای حرف «لا ف نفسه» و

معنای اسم «ف نفسه» است.

مرحوم اصفهان (رحمهاله) در ادامه مفرماید: همانگونه که در عالم خارج بین جوهر و عرض وجودی به نام وجود رابط با
خصوصیات که ذکر شد داریم، در عالم ذهن نیز برای ارتباط بین دو مفهوم وجود رابط به نام معنای حرف داریم.

در ادامه به اختلاف که بین فلاسفه وجود دارد اشاره نموده و مفرماید: وجود رابط هم در هلیات مرکبه ‐ثبوت شء لشء‐ و
هم در هلیات بسیطه وجود دارد. اما اکثر فلاسفه مگویند وجود رابط تنها در هلیات مرکبه است.

همچنین این وجود، در نسبِ خاصهی مقومهی اعراض نسبیه هم وجود دارد؛ مانند أین، مت و... اما این فرق وجود دارد که
اعراض نسبیه خود آن نسبت نیست، بله عرض نسب همان هیئت است که در ذات آن نیز نسبت وجود دارد؛ مثلا اگر بوئیم

نسبت بین این شء و این مان عرض نسب است، صحیح نمّباشد؛ بله اعراض نسبیه به هیئت مجموع این شء در این
مان اطلاق مشود نه نسبت این شء به این مان.

مرحوم اصفهان (رحمهاله) در انتهاء مفرماید: باری تعال قویترین وجودات است. بعد از آن به ترتیب جواهر، اعراض غیر
نسب ‐چیزی که متقوم به ی موضوع است‐، اعراض نسبیه که اضعف مراتب آن مقوله اضافه ‐اگر تعقل شیئ در خارج

سبب تعقل شء دیری شود‐ است، وجود دارند.
اما وجود رابط از اضافه نیز ضعیفتر است و هیچ ماهیت ندارد؛ در حالکه اعراض و اضافه مقوله هستند و ماهیت دارند. لذا
به سبب «مای حقیقیة» از آنها سوال شده و مثلا مگویند الاضافة ماه؟ الأین ماه؟ المت ماه؟ الم ما هو؟ الیف ما هو؟

اما وجودات رابط به قدری ضعیف هستند که حت نمتوانیم بوئیم حقیقت وجود رابط که بین جوهر و عرض قرار دارد
چیست؟ و ممن نیست برای آن حدّی ذکر نمائیم بله تنها مگوئیم وجودی دارد که قوامش به طرفین است.[1]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و المفهومات الأدوية، و بيان المراد من عدم استقلالها ف المفهومية، فنقول: الذي ينساق اليه النظر الدقيق بعد الفحص و
التدقيق: أن المعن الحرف و الاسم متباينان بالذات لا اشتراك لهما ف طبيع معن واحد. و البرهان عل ذلك هو: أن الاسم و
قابلا لأن يوجد ف الوحدان المعن ان طبيعل ،و الآل و كان الفرق بمجرد اللحاظ الاستقلال ،الحرف لو كانا متحدي المعن
الخارج عل نحوين كما يوجد ف الذهن عل طورين، مع أن المعن الحرف‐ كأنحاء النسب و الروابط‐ لا يوجد ف الخارج إلا

عل نحو واحد، و هو الوجود لا ف نفسه، و لا يعقل أن توجد النسبة ف الخارج بوجود نفس، فإن‏ لقابل لهذا النحو من الوجود ما
كان له ماهية تامة ملحوظة ف العقل كالجواهر و الاعراض، غاية الأمر أنّ الجوهر يوجد ف نفسه لنفسه، و العرض يوجد ف نفسه

لغيره...» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 51 و 52.

«القول الرابع: ما اختاره بعض مشايخنا المحققين (قدس سرهم) من أنّ المعان الحرفية والمفاهيم الأدوية عبارة عن النسب
وجه ذلك ما ملخصه: أنّ المعان عين الربط لا ذات له الربط. وأفاد ف ليس لها استقلال بالذات، بل ه والروابط الخارجية الت

د اللحاظ الآلواحد، فانّ الفرق بين الاسم والحرف لو كان بمجر معن طبيع الحرفية تباين الاسمية ذاتاً بدون أن تشتركا ف
الذهن كذلك، مع أنّ المعان نحوين، كما يوجد ف الخارج عل لأن يوجد ف ًان قابل ،المعن وكانا متحدين ف ،والاستقلال
الحرفية كأنحاء النسب والروابط لا توجد ف الخارج إعل نحو واحد، وهو الوجود لا ف نفسه.» محاضرات ف أصول الفقه (



طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 74.


