
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۱۴ بهمن ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 77 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

بررس شبههای پیرامون قرآن

هفته گذشته بحث را به مناسبت همین شبههای که در مورد قرآن کریم مطرح کرده بودند مطرح کرده و جلسهای را به پاسخ به
این شبهه اختصاص دادیم و آقایان زیادی هم تماس گرفتند و از سیمای جمهوری اسلام استان قم هم دیروز پخش شد و

تماسهای را هم داشتم. خدا را شر مکنم که این صحبتها و بحثها، آقایان زیادی به ما گفتند که نات زیادی برای ما حل
شد. بعض از دوستان که در درس شرکت مکنند فرمودند ما هنوز نیاز داریم برخ از نات را توضیح بدهید.

فرق بین قرآن و قرائت

گفتیم بعد از اینکه بین قرآن و قرائت فرق است؛ یعن اختلاف القرائة یا عدم تواتر در ی قرائت مستلزم عدم تواتر قرآن نیست؛
چون اگر کس بوید: وقت قرائتها متواتر نشد پس قرآن هم متواتر نیست، هیچ دلیل نداریم برای اثبات اینکه این قرآن است

که بر قلب مبارک پیامبر(ص) ناز شده است.

به بیان دیر؛ این نته را مرحوم والد ما در بحث قراءات مختلفه در کتاب مدخل التفسیر ذکر کرده است[1]. ایشان مفرماید:
قرآن ی راه برای اثبات بیشتر ندارد و آن تواتر است؛ یعن برای اینه ما بوئیم این قرآن همان قرآن زمان پیامبر(ص) است ما

با خبر واحد و با قول راوی و با بینه نمتوانیم درست کنیم، بله با تواتر است، برخلاف حدیث که با ادله حجیت خبر واحد
همین احادیث را شامل مشود، اما قرآن فقط راهش تواتر است.

اولین نتهای که در جلسه گذشته بیان نمودیم آن است که اختلاف در قرائت ضربهای به متواتر بودن قرآن نمزند. مثلا دو
قرائت داریم «نُنشزها»[2] و «ننشرها»، «جاءت سرةُ الْموتِ بِالْحق»[3] یا «جاءت سرة الحق بالموت»، مگوئیم مسلم ی از

اینها قرآن است. شبهه کننده همه حرفش اینجاست که مگوید: حال که اختلاف قرائت شد پس قرآن دست ما نیست، ما
مگوئیم چرا؟ شما الآن اجمالا مدانید احدهما قرآن است من معیناً بویم «ننشزها» مسلم قرآن است یا «ننشرها»، یا در

مثالهای دیری که زدید نمتوانم معیناً بویم، ول همین که من اجمالا الآن قرآن در اختیارم هست.

بنابراین مگوئیم اجمالا ی از این دو تا یا اجمالا ی از این ده قرائت، حت نمگوییم دو تا قرائت. شما مثال را بردید در دو تا
قرائت، جاهای هست تا پنج تا قرائت وجود دارد، مگوئیم اگر شبهه کننده بوید: «القرآن خارج من هذه القراءات»، شاید در
قرآن نه «ننشزها» باشد و نه «ننشرها»، مثلا «ننشوها» باشد، اگر کس این احتمال را بخواهد بدهد مگوئیم این احتمال یقیناً
باطل است؛ زیرا قرآن ی از این دو است. مثلا قرآن یا «مل یوم الدین» یا «مال یوم الدین» است، یا در جای که سه یا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=50&a=19
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=259


کلمه، اما ی ن است باشد در متعلق یإلیه مم گویم، بله در مضاف و مضافبیشتر قرائت دارد. تقدیم و تأخیر که م حت
آیه قسمت اولش را دوم بخوانند و دومش را اول بخوانند اینطور نیست.

لذا اختلاف قراءات هست، اما همه حرف ما این است که آیا الآن علم به وجود القرآن بین القرائتین دارید یا نه؟ ما مخواهیم
یوم الدین» و «مال گوئیم از صدر اسلام تا حالا دو قرائت بوده، آیا شما در «ملوئیم در مواردی که دو تا قرائت هست، مب

یوم الدین» احتمال مدهید نوشته باشد «ملوک یوم الدین»؟! اینطور نیست؛ یعن تواتر شما را در این دایره علم اجمال قرار
مدهد، مثل اینکه در همین قضایای عقلاییه مگوئید ی قضیه واقع شده که مدانیم زید کشته شده، به تواتر گفتهاند زید کشته
شده، اما ی مگوید عمرو کشته و دیری مگوید بر کشته، این اختلاف در قاتل آیا تردید در اصل کشته شدن زید برای شما

ایجاد مکند؟ نه.

صاحبان علوم قرآن مثل زرکش صاحب البرهان ف علوم القرآن (که از کتابهای مسلم است و عبارتش را خواندیم: «للقرآن و
القراءات حقیقتان مختلفتان») معتقدند که اگر کس بخواهد این را منر بشود انار ی امر بدیه است؛ زیرا امروز مگوئیم در

اشعاری که از کس هست، در کتاب که از کس هست، مگوئیم این کتاب مسلم برای این شخص است، اما ی کس با واو
خوانده و ی کس بدون واو خوانده، ول مدانیم گوینده یا با واو گفته و یا بدون واو، یا این را به این نحو خوانده یا به این

نحو، یعن احتمال سوم نیست!

ی از نات که صاحب شبهه مطرح کرده این بوده که مگوید: ما باید در زمان خودمان اجتهاد کنیم کدام قرائت صحیح
است؟ نباید اعتماد کنیم بر قرائت فحص و عاصم و ی از قراء سبعه یا عشره، نه تنها مسئله اجتهاد در علوم ادب فقط! گفته
حت عقلمان را به میدان بیاوریم، حت آیات دیر قرآن را به میدان بیاوریم بعداً بوئیم بر روح قرآن ی چنین قضیهای حاکم
است در مورد «فاضربوهن»، پس این غلط خوانده شده و باید «أضربوهن» باشد یعن «إضراب» باشد و اینطوری درستش

کنیم!

من در جواب نوشتم این سخن، ضربهاش بر قرآن هزاران مرتبه بیشتر از قراءات مختلف است. اگر بوئیم خواندن قرآن در هر
زمان با عقل بشر آن زمان و اجتهاد که منحصر به اجتهاد علمای شیعه نیست و علمای سن هم مگویند ما اجتهاد مکنیم و
»[4] به همین ید ظاهری معنا مکنیم آنها اینطوری با قرآن مقابله مگویند ما معتقدیم خدا جسم اسـت، مثلا آیه «يدُ اله مغْلُولَةٌ

کنند و مواجه شوند و شیعه به نحو دیری، این ی امر بسیار خطرناک است.

مردم در زمان پیامبر اکرم(ص) قرآن را بعد از نزولش به صورت متواتر حافظ بودند، مخصوصاً در زبان عرب حافظه نسبت به
بود، ی طولان اوقات قصایدی که خیل در بین عربها مرسوم بود، گاه کلمات عرب با همه زبانها تفاوت دارد؛ یعن

شاعری مگفت و وقت مسرود در ی فاصله کم دهها نفر آن قصیده را تماماً حفظ کرده بودند. امروزه بعض از آقایان در
بودنش دارد! این حرف غلط گویند: فلان روایت که در بحار الانوار آمده، ده صفحه است و این دلالت بر جعلزمان ما م

است.

این خطبههای مفصل امیرالمؤمنین(ع) که طولانترینش خطبه قاصعه است، عدهی زیادی حفظ کرده بودند، قرآن را که انیزه
بسیار بسیار مضاعف داشتند و همه حفظ کردند. از نسل در زمان پیامبر(ص) به نسل دیر همینطور متواتراً عن تواتر عن تواتر

تا رسیده به دست ما، و اگر از کفار هم سؤال کنیم مگویند قرآن مسلمین متواتر است؛ یعن آنها هم نمتوانند بویند در قرن
گویم وگرنه خیلم ه در قرن دوم پانصد نفر حفظ شده، تعداد تخمینپنجاه نفر حفظ بودند و در قرن دوم دو نفر، بل اول مثلا

بیش از اینهاست. قبلا عرض کردم فوق عدد تواتر است.

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=64


این قرآن این چنین است، حالا قراءاتش که چطور این آیه را بخوانیم «ننشزها» بخوانیم یا «ننشرها»؟ مگوئیم علم اجمال داریم
ی از اینها قرآن است، این مسلم است که ی از اینها قرآن است؛ چون در قرون متمادیه یا «ننشزها» خواندند یا «ننشرها».

ی جهت دیرش همین است که «ننشز» بوده و نقطه نمگذارند و «ننشر» خواندند، بعضهایش اختلاف کتابت است و
اختلاف قرائت نیست. در جای که اختلاف در قرائت هست مگوئیم ی از این دو تا قرآن است.

بحث دیر آن استه آیا اعتماد بر روایت حفص، من حیث إن القاری است یا من حیث القرائة؟ آنجا در اینه این کلمه آمده آیا
آخرش با «هـ» آمده یا «ع» اختلاف قرائت است، ول آیا ی از این دو تا قرآن واقع هست یا نه؟ همه مگویند بله. من

خواستم بحث را از دید شیع مطرح ننیم (از دید شیع بوئیم ائمه ما فرمودند: «اقرؤوا کما یقرؤ الناس»؛ یعن حت به ی از
ی خواهیم طوری بحث کنیم که آنها هم حرف ما را قبول کنند؛ یعنه ما مخوانند بخوانید)، برای اینکه مردم م این قراءات

سن هم اگر الآن صحبت ما را گوش مدهد بپذیرد.

اگر بوئیم بله، ما اگر ببریم روی ی از روایات معتبر خودمان، ما چون معتقد به حجیت قول معصوم علیه السلام هستیم
مگوئیم معصوم(ع) فرموده ی از اینها قرآن واقع است به ی از اینها که خواندید کاف است، ول مخواهیم از دید

اهلسنت هم بوئیم که آنها هم این مطلب را قبول دارند؛ چون ی عدهشان مگویند قراءات متواتر است و ی عده مگویند
قراءات متواتر نیست.

ما با قطع نظر از این روایت ائمه(ع) مگوئیم در طول چهارده قرن این آیه دو یا سه قرائت دارد، به همین معناست که علم
اجمال داریم قرآن ی از اینهاست، این علم اجمال منجز است؛ یعن قرآن قرائت دیری ندارد، من حق ندارم خودم اجتهاداً

ی قرائت جدیدی بیاورم. پس علم اجمال هم که در اصول مگوئید منجز است و منجزیتش یعن اینه شما حق نداری از
جیب خودت بوئ اینجا را معلوم و اینجا را مجهول بخوان! در طول این چهارده قرن یا «ننشزها» خواندند یا «ننشرها»،

مگویند ی از این دو تا قرآن واقع است، اما نمتوانم بویم این دو قاری اشتباه کردند و من «ننشوها» بخوانم! حال اگر
شیعهای بخواهد محمتر بوید، ائمه(ع) هم فرمودند: «اقرؤوا کما یقرء الناس»؛ یعن حق اینه از این قراءات پای خود را بیرون

بذارید ندارید! قرآن هم ی از اینهاست.

بنابراین اگر کس بوید: حالا که اختلاف قرائت شد شاید قرآن غیر از این باشد، باید گفت: «و عل الاسلام السلام»! ما
نمتوانیم قرآن را اثبات کنیم، اما اگر گفتیم قرآن متواتر ی از این دو تاست. حفّاظ در زمان خود پیامبر(ص) عددشان فوق

تواتر بوده و لذا گاه اوقات ی آیهای را مخواستند ببینند این واو دارد یا نه؟ ده نفر را صدا مزدند بیایند بخوانند ببینند
چطور مخوانند، معلوم مشود خود قرآن را عدهی زیادی حفظ کردند. لذا اصل قرآن مسلّماً متواتر است و بحث در آن نیست.

برای قرن اول داریم که از جهت ترتیب و آیات با این قرآن موجود دست ما ی الآن ما نسخههای کامل قرآن به خط کوف
است، ما این خط کوف را ی کس به این قرائت و شخص به قرائت دیر خوانده، مثل اینه متن قرآن الآن موجود است و

الآن هم همان است، اولش فاتحة التاب است، بعد سوره آلعمران است تا برسد به آخرین سوره قرآن، اما در هر قرن و
مخصوصاً در قرن دوم بیشترین اختلاف قراءات شل گرفته، آمدند مختلف خواندند، اما این به این معناست که قرآن از تواتر

خارج شد؟!

مگوئیم این قرائتها متواتر نیست یا راویاش مشل دارد، لین تواتر قرآن مسلم است اولا و اختلاف در قرائت موجب خروج
قرآن از تواتر نمشود ثانیاً، ما علم اجمال داریم ی از این دو قرائت قرآن است. لذا این حرف بسیار باطل که این مستشل

زده که ما در هر زمان باید اجتهاد کرده و بوئیم مثلا عقل مگوید: زدنِ زن جایز نیست، پس خدا هم نباید بوید پس این
«أضربوهن» بخوانیم، اولا اگر «أضربوهن» خواندید و دنبال پاسخ روشنفرها هستید روشنفرها از این هم ناراحت مشوند!



مگویند شما شخصیت او را زیر سؤال بردید، کرامتش را خراب کردید، از این مزخرفات!

خدای تبارک و تعال مفرماید: «و اضربوهن» ی مصداقش زدن است که بدنش کبود و سرخ بشود، ی مصداقش هم آن
روایات که در ذیل آیه وارد شده مشخص مشود؛ یعن اقل اقل زدن است، مثل اینه دست به طرف مزند و خیل ناراحت

است، این مصداق خیل ضعیفش هست. حال ی «أضربوهن» بخواند و بعد ی بوید: «وأضربونّ» یعن دستش را بیر و
او را بدوان؛ یعن «ضرب ف الأرض» مراد است! اینها قرآن را از بین مبرد.

بنابراین ما قرآن را با چند قرائت داریم. حال ی بحث این است که کدام قرائت حجت است و کدام حجت نیست؟ مگوئیم ولو
متواتر نباشد همهاش برای ما حجت است، اما این اختلاف ضربهای به تواتر نمزند. از بزرگان علوم قرآن عبارت آوردند که ما
قرائت که مطابق با ضوابط ادبیات داشته باشد، حالا اگر گفتیم در مجموع قراءات قرآن آنچه حفص دارد اصح از دیران است؛

یعن گفتیم قراءات که حفص دارد در مجموع، چون این گوینده هم این را دارد که فلانجا اشتباه کرده است!

اولا این نسبت اشتباه است و باید بررس شود. بر فرض که در چند مورد هم یقین داریم حفص اشتباه کرده ول اگر در مجموع،
مثل اینه شما در مجموع مگوئید ابن هشام بر ابن ابعقیل اقواست یا عس آن، اینجا هم اگر بوئیم امامیه در مجموع قرائت

حفص را از سایر قراءات اقوا مدانند و در نتیجه اعتماد بر قرائت است نه بر قاری و کذّاب بودنش مخل به او نیست.

مرحوم خوئ در مصباح الاصول تصریح مکند به اینکه وثوق خبری کاف است ول در مقام افتاء مگوید: از کجا اینجا وثوق
پیدا کنیم، حق هم دارد، بعض از روایات، انسان مگوید ممن است این هم مجعول باشد، اما بعض از عبارات مثل نهج

البلاغه نمشود جعل بشود. وقت ما مگوئیم متن برای ما مهم است دیر کاری نداریم که این راوی یا آن راوی، مروی عنه چه
کس باشد، مگوئیم این مطلب مسلم از امام (ع) صادر شده و برای ما حجیت دارد. قبلا هم گفتیم قرائت، مقوم متن نیست که

این نته بسیار مهم است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ استاد معظَّم: من توصیه مکنم آقایان حتماً ی دور مدخل التفسیر را مباحثه بفرمائید. این کتاب هم بحثهای بوده که
ایشان روزهای تعطیل حوزه در کنار دروسشان مگفتند که برای قبل از تبعیدشان است؛ یعن سال 45 تا 50.

[2] ـ سوره بقره، آیه 259.
[3] ـ سوره ق، آیه 19.

[4] ـ سوره مائده، آیه 64.

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=259
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=50&a=19
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=64

