
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۱۳ بهمن ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 76 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در جلسه گذشته فرمایشات مرحوم خوئ در بحث ضمان در این مسئله قبل و اشالات بر کلام ایشان بیان شد. نته مهم
اینجاست که اگر سیره عقلائیه بر ضمان در یجا باشد، بعد ما متوانیم بوئیم وقت عقلا مگویند ضمان هست ولو قاعده

اقدام، غرور و اتلاف اصلا نباشد، آیا چنین چیزی مشود یا نه (البته ما کلام مرحوم خوئ را برگردانیم به لحاظ آن تحلیل که
خودشان داشتند که اینجا از باب این است که این باذل مبذول له را بر این مال مسلط مکند و این تقریباً ی نوع اقدام بر

ضمان است)؟

بررس اثبات ضمان توسط سیره عقلائیه

حال آیا سیره عقلائیه بدون استناد به ی از این عناوین متواند دلیل بر ضمان باشد یا نه؟ ی وقت مگوئیم اسباب ضمان
باید مشخص باشد: یا تلف است یا اقدام، یا اتلاف است یا غرور، اما اگر جای هیچ کدام از اینها نباشد و با این حال عقلا مسئله
چ پشت ی که امروز وجود دارد کس در باب ضمانتهای ضمان را قائل باشند، آیا چنین چیزی قابل قبول است یا نه؟ مثلا

را امضا مکند، اینجا ما اگر بخواهیم روی آن بحث ضمان در فقه جلو بیائیم ی نتیجهای دارد، اما در زمان ما تا این مبلغ
چ وصول نمشود مروند سراغ ضامن و مگویند تو ضامن، عقلا هم او را ضامن مداند.

ما از جهت فقه مگوئیم این مدیون است و خود مدیون ضامن است و باید سراغ مدیون بروند و از او باید بیرند، اما عقلا
مگویند نه، لزوم ندارد سراغ مدیون بروند، بله کس که امضاء کرده هر بان اگر کس ضامن شخص شد تا آن روز موعد

آن مدیون قسط را نداد، به ضامن تلفن مکنند که شما باید بپردازید. حال ما بوئیم در فقه الآن خود مدیون هست، ذمه او
مشغول است و باید اول سراغ او رفت، اما در حال که ما مبینیم عقلا سراغ ضامن مآیند، بوئیم مجرد امضا کردن که اقدام

بر ضمان نیست؛ چون این مال به او نداده، بله ی تعهدی کرده و ی حرف زده، اما خودش چه اقدام بر ضمان کرده؟
بوئیم اقدام نیست، قاعده غرور نیست، تلف نیست، اتلاف نیست.

دیدگاه فقیهان در مسئله

مرحوم والد ما این ضمان عقلائ را پذیرفته بودند و مفرمودند  این هم خودش ی ضمان است، عقلا این را ضامن مدانند،

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


همین که عقلا ضامن مدانند این کاف است ولو عقد ضمان شرع نباشد و مستند به ی از این اسباب ضمان که هست مثل
تلف و اتلاف هم نباشد، اما همین که عقلا این شخص را ضامن مدانند کاف است هرچند به مجرد اینکه آن دین وصول نشد

در زمان معین، عقلا مگویند آن دائن متواند یقه این ضامن را بیرد.

در گذشته اشاره کردیم که این مطلب از متفردات مرحوم خوئ است؛ چون ظاهر عبارت ایشان در اینجا این است که سیره
عقلائیه مطلقا دال بر ضمان است «من دون فرق بین العلم و الجهل»، اگرچه ما عبارات قبل این را به نحوی به قاعده اقدام
برگرداندیم ول ظاهر عبارت ایشان این است که اصلا کاری به آن هم ندارد، به عنوان موضوع بحث است، موضوع مسئله

.است، نه دلیل برای این سیره عقلائ

بعد اگر این را گفتیم این خودش از متفردات مشود، به این معناست که ی از نظریات متفرد ایشان است که بوئیم سیره
عقلا در هر زمان اگر بر ضمان بود، فرض کنید در زمان ما ی مواردی باشد که عقلا مسئله ضمان را قائل باشند، مثلا اگر

مسئول دولت در کشور کاری کرد یا نمایندگان مجلس ی قانون گذاشتند و این قانون موجب ضرر به ی عدهی زیادی شد،
عدهی زیادی اموالشان از قیمت افتاد و ضرر کردند (حالا صدق ضرر کند نه مسئله عدم النفع باشد)، بویئم عقلا بویند

مسئول دولت ضامن است یا آن وزیر مربوطه ضامن است، وزیر مربوطه ی مال را از خارج برای کشور وارد کرد و این
سبب شد که عده زیادی متضرر شوند، بوئیم او ضامن است، اگر گفتیم  عقلا او را ضامن بدانند.

گاه اوقات در فقه دنبال وجه ضمان هستیم، اقدام است یا غرور یا حت مسئله «استناد» را مطرح مکنیم، در مسئله جنایات
که باز مسئله استناد خیل قوی مطرح مشود، در باب ضمان هم مسئله استناد مطرح است، اما اگر گفتیم عقلا ی موردی پیدا

شد کس را ضامن مداند اما این نه بحث غرور وجود دارد و نه بحث اقدام وجود دارد، اگر ممن است کس بوید چنین
موردی نداریم، اصلا موردی که عقلا کس را ضامن بدانند من دون اقدام، من دون اتلافٍ، من دون غرورٍ، چنین چیزی نداریم و

فرض هم نمشود، ول عرض کردم این امضا کردن پشت چ، اگر بخواهیم بوئیم اقدام بر ضمان است، این هنوز چیزی
نیامده، مگوید ذمهاش مشغول است و من دارم تعهد مکنم که این آقا مپردازد، اقدام بر ضمان نیست.

نات درباره بورس

به عنوان مثال؛ گاه اوقات مردم به ما طلبهها مگویند چرا درباره بورس شما چیزی به ما نفتید؟ اولا بحث بورس ی امر
تخصص اقتصادی بود، ول در عین حال بالأخره کسان که ی مقداری در صغری و کبرایش تأمل مکردند متوانستند

بفهمند که این امر درست نیست. خود من در ایام ذی الحجه (عید غدیر) که کنرهای در اراک به مناسبت امیرالمؤمنین(عليه
السلام) بود (و من ی صحبت تصویری برایشان فرستادم چون نمشد به خاطر کرونا رفت)، من در آنجا روش

امیرالمؤمنین(عليه السلام) در اقتصاد را در ایام که حومت داشتند اشاره کردم و آنجا نظریهی دین را بیان کردم که دین
مسئله تجارت را ترغیب مکند.

بعد گفتم بورس تجارت نیست، بله بورس ی تجارت کاذب و قیمت کاذب است، همهاش کاذب اندر کاذب است همانجا
گفتم ما از مسئولین دولت مخواهیم که رسیدگ کنند، هنوز هم این افتضاحات به بار نیامده بود! صحبت ما را که از صدا و
سیمای اراک و بعداً در قم هم پخش شد، اما صدا و سیما آن مقدارش که ما اعتراض به بورس کرده بودیم را قطع کرده بودند،

این اشال دارد. بذارید حرفها به گوش مردم برسد.

یادم هست در سال 1389 ی بحث را در تلویزیون داشتم به صورت زنده که راجع به مسئله یارانه انتقاد کردم. آن زمان همه



مگفتند: یارانه عجب فر خوب است و بهبه و چهچه، اما از طلاب زیادی شنیدم که در روستاها جوانها دنبال کار نمروند،
فساد زیاد مشود، مسئول حج و زیارت قم مگفت بسیاری از اینهای که برای کربلا و عمره ثبت نام مکنند از همین

روستایها با این پولهای یارانه است، من در آن برنامه تلویزیون گفتم این را از جهت دین اگر بررس کنیم مخالف با روح و
موازین دین ماست، دین مگوید: «ملعون من یون کّ عل الناس»، اگر کس کل بر مردم باشد؛ یعن دنبال این است که

دیری به او چیزی مدهد یا نه؟ این را اسلام مورد لعن قرار داده است.

آدم که در خانه بنشیند تا اول ماه ی پول به حسابشان بریزند، البته ی عده مریض، پیر و معلول که استثنا هستند، زنهای
بدون سرپرست، ول جوان که متواند کار کند، الآن به حساب او هم یارانه مریزند، بعد اشال کردم گفتم دولت آمده 80

میلیون نفر را کل بر خودش قرار داده، خیل برای آن مجری بد شد، برای آن برنامه بد شد، خیل تبعات داشت ول حرف را در
آن زمان زدیم منته آن زنده بود و نمتوانستند کاری کنند.

به نظر من باید حرفها گفته شود و منتقل هم بشود، الآن شما ببینید بورس 30 ـ 40 میلیون از مردم را گرفتار کرده، طلبه رفته
ماشین پرایدش را فروخته و رفته در بورس و بعض از آقایان طلبهها که اینجا حضور داشتند گفتند چرا دیر مآئید؟ گفته قبلا ما

پراید داشتیم و فروختیم و در بورس گذاشتیم که باز از طلاب بسیار تعجب است که چرا این کار را کردند، پیدا بود که ی ی
امر کاذب است.

واقعاً آن کس که به مردم ضرر مزند، یا اگر عقلا او را ضامن بدانند، ما داریم قید مزنیم، قضاوت نمکنیم که در همین
قضیه هم مجلس ضامن است، چون مجلس و دولت خیل از بورس تعریف کرده و حالا هر کدام گردن دیری ماندازد! ما که

یادمان نرفته، در همین مجلس تعریف کردند، دولت هم پشتش را گرفت، اما حالا این مگوید دولت خسارت وارد کرده و هر
کدام گردن دیری ماندازد و اموال مردم بیچاره از بین رفته، باید کاملا بررس دقیق بشود. ما از جهت فقه مگوئیم اگر در
ی جا عقلا نهاد حقوق یا شخص حقیق را ضامن دانست ولو مستند به قاعده اقدام و قاعده غرور هم نباشد آیا ضمان ثابت

مشود؟

در سیره عقلائیه هیچ کس مسئله اتصال به زمان معصوم(عليه السلام) را مطرح نمکند که بوید یا باید از ناحیه شارع ممضاة
باشد و بعض مگویند امضا لازم نیست و عدم الردع کاف است، یا بالخصوص، اگر ی رادع خاص باشد یا عام، مثل

اطلاقات و عمومات.

جمعبندی

بنابراین در اینجا مشود از فرمایش مرحوم خوئ این مطلب را استفاده کرد که خود سیره عقلائیه ولو مستحدثه باشد و به
ملاک ی از این عناوین نباشد؛ یعن به ملاک قاعده غرور و قاعده اقدام نباشد، بله عقلا مگویند: ما او را ضامن مدانیم،

همین مقدار کفایت در ضمان مکند. اگر این را استفاده کنیم مشود از متفردات ایشان و این نیاز به دقت و تحقیق دارد.

در جای که ضامن در بان پشت چ را امضا مکند، حت بان مخیر است بین اینکه سراغ مدیون برود او را زندان کند یا
سراغ ضامن برود، اختیارش با خود اوست، اینها هم جزء لوازم امضای است که ضامن مکند. اگر گفتیم ضمان عبارت است
از: «نقل ذمة إل ذمة»، اصلا آن مدیون ضامن نیست و ذمهاش مشغول نیست و ذمه امضاء کننده مشغول است. امضاء کننده
الآن مگوید اگر او نداد من مدهم، تو چرا اول سراغ من آمدی؟ مگوید: تو امضا کردی و من هم متوانم سراغ تو بیایم. مثل

تعاقب أیادی که مال سراغ هر کدام متواند برود این امضای که پشت چ مشود.



الآن به بان بوئیم شما بعد از اینکه این پول وصول نشد از چه کس متوان شایت کن؟ مگوید اگر خواستم از مدیون
شایت مکنم و اگر نخواستم از کس که امضاء کرده شایت مکنم در حال که ضمان فقه این است که فقط آنه امضاء

کرده باید بدهد، او مگوید من گفتم خودش مدهد، من تعهد کردم که خودش مدهد و ذمهاش مشغول باشد و این غیر از
ضمان فقه ماست.

این بحث خوب است که در مسائل امروزی خیل مورد استفاده قرار مگیرد، در بحث مسائل مستحدثه اقتصادی باید این را
بحث کنند؛ یعن از بحثهای که خیل باید مورد دقت قرار بیرد همین بحث ضمان است. ضمانهای امروزی که بحث قاعده

غرور نیست، قاعده اقدام و اتلاف و تلف نیست، ی امضاء کرده و عقلا او را ضامن مدانند. مثلا این کس که پشت چش را
امضا کرده ولو مدیون پول هم دارد اما نمخواهد به دائن بدهد، اما دائن مرود یقه کس را مگیرد که امضا کرده است.

اگر ما مسئله «ضم ذمة إل ذمة» را آوردیم (که مبنای اهلسنت هست) درست است؛ یعن ما گفتیم ذمهی تو ضمیمه به این
مشود، ول اصلا این کس که امضا مکند مگوید اگر نداد یا اگر نداشت، اگر دارد که بروید یقه خودش را بیرید ول با

این حال بان امضا کننده را مؤاخذه و زندانش مکند. به هر حال، این عقد ضمان اصطلاح فقه (یعن «نقل ذمة إل ذمة»)
نیست.

مسئله 36 تحریر الوسیله

امام خمین(قدس سره) در این مسئله مفرماید:

لو قال: «اقترض و حج و عل دينك» فف وجوبه عليه نظر، و لو قال: «اقترض ل و حج به» وجب مع وجود المقرض كذلك.[1]

در این مسئله دو فرع مطرح شده که هر دو فرع مشترک در این است که باذل الآن خودش پول ندارد تا به این مبذول له بدهد:

1.      در فرع اول مگوید: تو برو ی پول را برای خودت قرض کن و با آن پول حج برو، من دین تو را مپردازم (حال این
بست دارد به اینکه زمان دینش چه وقت باشد؛ قبل الحج یا بعد الحج)، در اینجا هم مرحوم امام و هم مرحوم سید مفرمایند:

.«الو اش وجوب الحج علیه نظر ف»

2.      فرع دوم آن است باذل مگوید: تو برو برای من قرض کن؛ یعن ی پول را برای من از مقرِض بیر و من بشوم طرف
مقرض؛ یعن من مقترض بشوم، بعد با آن پول حج برو، مثلا برو از فلان س میلیون (که پول حج است) برای من قرض بیر،

منته تو با پولش حج برو و من هم این قرض را بعداً به مقرض ادا مکنم. در اینجا هم مرحوم سید و هم مرحوم امام قائلاند که
حج واجب مشود. مرحوم امام در ادامه مفرماید: «مع وجود المقرض کذل»؛ «کذل» یعن اینکه این آدم پول را از

مقرض بیرد؛ چون در قرض متعارف این است که پول را خود مقترض مگیرد، به مقرِض مگوید: پول را به من بده اما در
واقع به او قرض مده و مقترض من (یعن باذل) بعداً مخواهد اقساطش را بپردازد.

چون ی وقت مقرِض مگوید: من فقط به آن کس که پول مدهم از همان پول را مگیرم و او هم مقترض است و من شخص
دیری را مقترض نمدانم، اینجا مگوید: «مع وجود المقرض کذل»، که پول را ی مگیرد و مقترض دیری مشود. حال

باید دید دلیل بر اینکه در فرض اول اشال است چیست؟



دلیل اشال در وجوب در فرع اول

فرع اول این است که این شخص پول را برای خودش قرض مکند و با این پول حج مرود، منته دیری گفته دینش را
مدهم؛ یعن در اینجا هم دو بحث هست: 1) ی بحث این است که هنوز نرفته قرض کند مخواهیم ببینیم آیا قرض گرفتن بر او
واجب مشود؟ 2) ی بحث این است که بعد از قرض گرفتن، آیا حج بر او واجب مشود یا نه؟ در این فرضش اشال نیست

که اگر قرض گرفت، این شخص مسلم مستطیع است و حجش هم حج واجب است و حجة الاسلام است و بحث ندارد.

اما بحث اول (که باذل گفته: فلان تو برو ی پول برای خودت قرض بیر و با آن حج برو من اقساطش را مپردازم)، آیا این
قرض گرفتن واجب مشود؟ چه دلیل بر وجوب این اقتراض داریم؟ حت ممن است بوئیم خود این اقتراض از قبیل تحصیل

استطاعت است، دلیل نداریم بر این اقتراض و این اقتراض عنوان تحصیل استطاعت دارد. به بیان دیر، قبل از اقتراض
خودش که مال ندارد تا حج برود و استطاعت مالیه ندارد. سراغ استطاعت بذلیه مرویم، اینه گفته تو برو برای خودت قرض

کن و من دین تو را مدهم، آیا این از مصادیق «عرض علیه الحج» و «عرض علیه نفقة الحج» است؟

بنابراین علت تأمل و وجه نظر در کلام مرحوم امام این است که ش داریم و نمدانیم که آیا این از مصادیق «عرض علیه
الحج» است یا نه؟ لذا سه احتمال در اینجا وجود دارد:

1.      اگر کس بوید: مسلم این از مصادیق «عرض علیه الحج» نیست (چون این روایات «عرض علیه الحج» از این مورد
انصراف دارد و مگوید: در جای که خود باذل پول حج را بدهد و مبذول له با این پول برود، «عرض له مال یحج به» است)،

دیر اینجا باید فتوا بدهد: بله، اینجا «لم یصدق عرض الحج علیه».

2.      اما اگر کس این طرف قضیه را هم بوید که «عرض علیه الحج» اطلاق دارد و مگوید: مبذول له ی راه برای تمن
از حج پیدا کند و «عرض» به این معنا نیست که ی مال به او بدهد مخصوصاً با آن روایات که مگوید: «دعاه قوم لیحجوه»؛

یعن استطاعت بذل این است که انسان دیری را متمن از حج کند، اینجا هم باذل مگوید فلان پول دارد و به تو هم قرض
مدهد، از او قرض بیر و با آن حج برو و من دینش را مدهم، پس این الآن متمن مشود و صدق «عرض الحج» مکند.

3.      ی وجه هم که مرحوم سید، مرحوم امام و جمع زیادی از محشین عروه هم قبول کردند که «ف وجوبه علیه نظر»، آن
است که نمتوانیم به صورت قطع بوئیم که آیا اینجا صدق «عرض الحج» بر مبذول له مکند یا نه؟

لذا این شخص، قبل الاقتراض مسلّماً استطاعت مالیه ندارد و از این جهت مستطیع نیست، اما از اینکه آیا با این گفتار صدق
.«الو اش کند، «فیه تأملکند یا نمبر او م «عرض الحج»

بررس مصداق بودن اقتراض برای تحصیل استطاعت

در گذشته این بحث را مطرح کردیم که اگر اقتراض را از مصادیق تحصیل الاستطاعة دانسته و بوئیم این تحصیل الاستطاعة
است، تحصیل الاستطاعة هم در باب حج واجب نیست، ول اگر گفتیم نه، از مصادیق تحصیل الاستطاعه نیست؛ زیرا فرق

مکند ی جاهای که اداءش خیل مشل است مسلّماً تحصیل الاستطاعة است، اما آنجای که اداءش خیل آسان است
مگویند اینجا عرف نمگوید تحصیل الاستطاعة است. لذا بعض بین اینکه اداءش آسان باشد یا نه، فرق گذاشتند.



جمعبندی بحث

پس این بست دارد به استظهار شما که از روایات «من عرض علیه الحج» چه استظهاری مفرمائید؟ اگر استظهار کردید
خصوص مال که «یدفع الباذل إل المبذول له» که مسلم اینجا صدق «عرض علیه الحج» نمکند. اگر استظهار اطلاق کرده و

گفتید: حت اگر باذل ذمه خودش را مشغول کند و بوید: «حج و عل نفقت»، این هم باز عنوان بذل را دارد، در اینجا هم صدق
«عرض علیه الحج» مکند و ما قبلا از این روایات همین مطلب دوم را استظهار کردیم، لذا به نظر ما اینجا صدق «عرض

الحج» بر او مکند و مستطیع مشود و استطاعتش هم بذلیه است.

مگوئیم فرض استطاعت بذلیه با استطاعت مالیه این است که بذل یعن راه که خودم تمن مال ندارم ی مال که من را
متمن از حج کند! تا حالا سه جور تمن خواندیم: 1) پولش را بدهد 2) دستش را بیرند همراه خودشان ببرند 3) ذمهی خودش

را مشغول به پول حج کند،حالا یا اینه بوید تو برو، من پولش را مدهم یا بوید برو از فلان قرض بیر و برو، من پولش را
مپردازم.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ تحرير الوسيلة؛ ج1، ص: 378، مسئله 36.


