
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۰۸ بهمن ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 73 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

طرح شبهه‌ مغایرت قرآن موجود با قرآن نازل شده

این روزها برخ افراد شبههای در مورد قرآن کریم مطرح کردهاند که البته شبههی جدیدی نیست، در کتب علوم قرآن، بزرگان از
علمای شیعه و سن این شبهه را مطرح کردهاند و جواب هم دادهاند اما امروز برخ دوباره آن را مطرح کرده و نتیجهگیری

کردهاند که این قرآن که در اختیار ما است نمدانیم آیا همان قرآن است که بر قلب مبارک پیامبر اکرم(صل اله علیه و آله)
نازل شده یا خیر؟ این شبهه در فضای مجازی منتشر شده و متأسفانه جوانان و مردم متدین را دچار نران و اضطراب کرده

است. به اختصار در این مورد به برخ از نات اشاره مشود.

پاسخ به شبهه: تفاوت بین قرآن و قرائت قرآن

در مورد قرآن، باید گفت تواتر خود قرآن مسلم است. ما ی قرآن داریم و ی قرائت قرآن. از زمان پیامبر اکرم(صل اله علیه و
آله) قرآن را به همین نحوی که امروز در اختیار من و شماست، هر زمان نسل به نسل به صورت متواتر و فوق تواتر به دست ما

رساندهاند و احدی در این تردید ندارد حت غیر مسلمین. یعن آنچه امروز بین این دو جلد به عنوان سوره و آیات قرآن وجود
دارد تردیدی وجود ندارد که همان است که بر قلب مبارک پیامبر(صل اله علیه و آله) به عنوان وح نازل شده است.

اما مسئله قراءات مطلب دیری است، در باب قراءات دو مسل وجود دارد جمع قائل هستند به این که قراءات سبعه تواتر
دارد، جمع هم مگویند این قراءات تواتر ندارد. حال چه قراءات متواتر باشد یا نباشد ضربهای به تواتر قرآن وارد نمکند.

زرکش صاحب کتاب البرهان که ی از کتابهای بسیار مهم در مورد علوم قرآن است مگوید «للقرآن و القراءات حقیقتان
متغایرتان»، ما ی قرآن داریم و ی قرائت قرآن و اینها دو حقیقت از هم جدا هستند، «فالقرآن هو الوح المنزل عل محمد

(صل اله علیه و آله) للبیان و الإعجاز» قرآن آن وحای است که بر پیامبر نازل شده است.

نئبعد «تَطْم «هرِ الاول إلا آمده، دوم «بِذِک ،«الْقُلُوب نئتَطْم هرِ البِذِک لایرید مثل «اآیه با خصوصیات کلماتش را در نظر ب ی
الْقُلُوب» که این ترکیب در خیل از موارد بله در همه موارد قرآن موضوع برای اعجاز است. این مشود قرآن. در این مسأله
هیچ اختلاف نیست که ی بوید بذکر را داشته یا دیری بوید نداشته، قرآن به همین نحوی که الآن موجود است متواتراً به ما

رسیده و کاری به قراء ندارد.

سپس صاحب کتاب برهان مگوید «و القراءات اختلاف الفاظ الوح المذکور ف الحروف و کیفییتها من تخفیف و تشدید»
بحث قراءات که ی بوید إ است با تشدید یا دیری بوید ألا است با  تخفیف، اختلاف در قرائت حروف قرآن و کیفیتش

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=28
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=28
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=28
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=13&a=28


است. اما این لفظ با همین جایاه در همین ترکیب کلام بر پیامبر نازل شده و به صورت متواتر از زمان پیامبر تا کنون به ما
رسیده است.

این تعبیر را هم مرحوم آقای خوئ(قدس سره) در تفسیر البیان مفرماید: «إن الواصل إلینا بتوسط القراء إنّما هو خصوصیات
قراءاتهم، و أما أصل القرآن فهو واصل إلینا بالتواتر بین المسلمین و بنقل الخلف عن السلف و تحفّظهم عل ذل ف صدورهم»،

آنچه توسط قراء به ما رسیده خصوصیات قرائتهای الفاظ است ول اصل قرآن به تواتر بین مسلمین به ما رسیده است،
بهطوری که مدانیم این آیه اولش این حرف و کلمه است، آخرش آن کلمه است و ترکیبش این است، در طول تاریخ اسلام

مردم مقید بودند قرآن را حفظ کنند. در زمان خود پیامبر حفّاظ داشتیم و بعد از آن هم در هر زمان حفّاظ زیادی داشتیم الآن هم
اگر خدای ناکرده این قرآنهای مطبوع از بین برود افراد زیادی وجود دارند که حافظ قرآن هستند.

«و لا دخل للقرائة ف ذل أصلا»، موضوع قرائت هیچ دخالت در حقیقت قرآن ندارد، حقیقت قرآن همین ماده و کلمات است
با ترکیبش، اینه حرف به ضم یا فتح خوانده بشود، فعل مجهول یا معلوم خوانده شود، در خود آن لفظ که از ناحیه خدا بر

پیامبر نازل شده تغییری ایجاد نمکند و این لفظ همان است که خدا فرموده، «ولذل فإن القرآن ثابت بالتواتر، حت لو فرضنا
أن هؤلاء القراء السبعة أو العشرة لم یونوا موجودین أصً»، ایشان مگوید قرآن به تواتر ثابت است. حت اگر این قراء سبعه یا
دهگانه هم اصلا وجود نداشتند این قرآن را به صورت متواتر از زمان پیامبر(صل اله علیه و آله)، مردم خواندهاند و  اصلش را

هم حفظ کردهاند تا به دست ما رسیده، حالا اگر فرض کنید در قرون دوم و سوم قراء نبودند، آیا ما قرآن نداشتیم؟

نقل أولئ من أن تتوقف عل فرماید که «عظمة القرآن أرقاین تعبیر بسیار جالب را م (ه علیهرضوان ال)مرحوم آقای خوئ
النفر المحصورین» عظمت قرآن خیل بالاتر از این است که متوقف بر قرائت این قاریان باشد، اینها چه باشند و چه نباشند

قرآن موجود است.

پس ما ی قرآن داریم و ی قرائت قرآن. این مطلب از بعض از آیات قرآن هم استفاده مشود. آیه 106 سوره مبارکه اسراء
مفرماید «وقُرآنًا فَرقْنَاه لتَقْراه علَ النَّاسِ علَ مثٍ ونَزلْنَاه تَنْزِيلا»، یعن قرائت قرآن ی مرحله مؤخرتر از خود قرآن است.
قرآن و قرائت آن دو چیز است. بین قرآن و قرائت قرآن فرق وجود دارد. این اشتباه در عدم فهم تفاوت بین قرآن و قرائت قرآن

سبب شده کسان گرفتار شبهه شده و بویند پس این قرآن که الآن دست ماست غیر از آن است که در اختیار پیامبر بوده
است.

مرحوم آقای خوئ در توضیح کلام خود مفرمایند مر قصاید متنب را الآن نداریم ول در این قصاید اختلاف نسخه وجود
دارد. در زمان خود ما گاه اوقات ی کتاب اختلاف نسخه دارد و همینطور در بعض از نقاط ی حرف مخلتف نقل مشود،

البته قرآن اختلاف نسخ ندارد چون اختلاف قرائت غیر از اختلاف نسخه است، اختلاف قرائت جای است که کلمه با حروف و
موادش کاملا حفظ شده اما در قرائتش اختلاف وجود دارد. برخلاف اختلاف نسخه که حروف جابهجا شدهاند.

پس تواتر قرآن، مسلم است، آن هم نه فقط در میان مسلمین، بله سراغ کفار هم که برویم، آنها مگویند قرآن مسلمانها همین
است که در زمان پیامبر هم بوده بدون هیچ تغییری. البته ی عده که دشمن اسلام هستند بدشان نمآید مسأله تحریف را مطرح

کنند، چه بسیارند بزرگان از علمای شیعه که در مورد عدم تحریف قرآن کتابها نوشتهاند اما از میان صد فقیه و اصول و
محقق و مفسر که قائل به عدم تحریف قرآن هستند دشمنان ما سراغ ی دو نفری مروند که از بعض روایات برداشت اشتباه

در مورد تحریف قرآن کردهاند آناه قول آنها را به کل شیعه نسبت مدهند.

در همین کتاب که به نام «بازپژوه تحریفناپذیری قرآن» نوشتهایم عبارات علماء متقدم را تا زمان حال آوردهایم و گفته‌ایم قائل

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=17&a=106


به تحریف نداریم مر به صورت شاذ و نادر.

پس نته اول این است که قرآن متواتر است، قراءاتش خواه متواتر باشد یا نباشد اگر کس این نته را خوب بفهمد شبههاش
کاملا از بین مرود و برایش معنای ندارد.

اشال در وثاقت حفص

نته دوم اینه در میان قراء همان طور که در کلمات این گوینده وجود دارد حفص هم بنا بر نظر علمای شیعه و هم علمای
اهلسنت تضعیف شده، مگویند قرآن مرسوم به قرائت حفص از عاصم است که در بین کتب رجال شیعه و اهلسنت حفص

متروک الحدیث و ضعیف است. آناه مپرسند فردی که قولش در حدیث مورد قبول نیست چطور شما کلامش را در قرائت
مپذیرید؟

پاسخ از اشال

جواب این است: مر شما وقت علم نحو را مخوانید که فلان ادیب گفته باید این لفظ را اینطور خواند مپرسید این ادیب عادل
است یا فاسق؟ این شبهه شما ناش از عدم تعمق در مطلب است آیا وقت دکتر مروید مپرسید آقای دکتر قبل از اینه این
دارو را به من بده بو عادل هست یا فاسق؟ قاری براساس موازین و اسلوب ادب عبارت را مخواند، اینجا اصلا بحث از

عدالت و فسق مطرح نیست.

قول حفص را در حدیث نمپذیریم چون در حدیث، راوی که قول معصوم را نقل مکند حتما باید عادل باشد، در مورد قرآن هم
ناقل قرآن که پیامبر عظیم الشأن است نه تنها عادل بله معصوم از هر خطا هم باید باشد. اما در قاری، بحث نقل آیه در کار

مبین نازل شده وقت نیست، بحث نحوه قرائت آیه است. اینها خودشان ادیب و متبحر در ادبیات بودند، قرآن هم به لسانٍ عرب
اینها خودشان خبره در قرائت و ادبیات عرب هستند سؤال از عدالت و فسق آنها معنا ندارد.

آورد. اصلاکند، لذا سر از این شبهات در مگیرد و به بقیه مطالب دقت نمم جای را از ی گوینده این شبهه پیداست مطلب
قول تحقیق در باب قراءات این است که ما قرائت را مپذیریم که مستجمع ضوابط ادبیت و عربیت است و اگر قرائت با ضوابط

ادبیات سازگاری نداشته باشد آن را اصلا نمپذیریم.

در این کتاب ابن جزری مگوید «كل قراءة وافقت العربية ولو بوجه و وافقت احدالمصاحف العثمانية و لو احتمالا و صح
سندها، فه القراءة الصحيحة»، قرائت صحیح آن است که ی وجه صحیح از جهت ادب داشته باشد و با ی از مصاحف

باشد، چنین قرائت از مصاحف عثمان و موافقت با ی که واجد این دو خصوصیت ضوابط ادب موافق باشد، قرائت عثمان
صحیح است و قابل رد و انار نیست. «فه القراءة الصحیحة، الت لا یجوز ردها، و لا یحل إنارها».

این عبارات است که آقای خوئ در البیان هم آوردهاند هر کس اینها را ببیند جای شبهه برایش باق نمماند.

ایشان مگوید صاحب کتاب «المرشد الوجیز» مگوید «فلا ینبغ أن یغتر بل قراءه تعزی إل واحد من هؤلاء الأئمه السبعه،
ویطلق علیها لفظ الصحة، وإن هذا أنزلت، إلا إذا دخلت ف ذل الضابط» نباید انسان مغرور شود به قرائت که به ی از این



قراء و ائمه سبعه نسبت داده مشود و آن را حمل بر صحت کند بله باید قرائت تحت این ضابطه قرار گیرد که بر طبق قوانین
ادب و موافق با ی از مصاحف عثمان باشد.

تا مرسد به این عبارت که مگوید «فإنّ الاعتماد عل استجماع تل الأوصاف لا عمن تنسب إلیه». اینه قرائت حفص را
مپذیریم نه به این خاطر است که حفص آن را از عاصم نقل کرده، بله به جهت آن است که شرایط و ضوابط پذیرش قرائت در

آن رعایت شده است. نظیر این مطلب را بزرگان ما در روایات در بحث وثوق به صدور دارند که مگویند مضمون یا علو
مضمون روایت، وثوق به صدور مآورد و دیر کاری به راوی نداریم، اینجا هم مگویند خود قرائت جامع شرایط و اوصاف
هست یا نیست؟ نه به لحاظ اینه چون حفص خوانده، بعد هم بوئیم حفص ی آدم ضعیف و متروک الحدیث و فاسد بوده و

آناه بصورت استهزاء بوییم آقایان حدیثش را قبول ندارند ول قرآنش را قبول مکنند.

چرا ما باید اینقدر عوامانه حرف بزنیم؟! راجع به قرآن حرف مزنیم، باید با دقت حرف زد. اشال دارید اشالتان را مطرح
کنید اما عوامانه حرف زدن و مردم را متزلزل کردن که هنر نیست. ما مگوئیم  اولا حفص چون ادیب و عالم به فن ادبیات و
علم قرائت بوده، قرائتش را مپذیریم. چه بسیار از شاعران که افصح فصیحان عرب بوده و در عین حال فاسق هم بودهاند اما

در کتب ادب استشهاد به قول آنها فراوان است. نظیر مغن ابن هشام و دیر کتابهای ادب در حال که فسق برخ از شاعران
مسلم است.

ادبیات تبحر و تخصص دارد و قواعد عرب کنیم آن است که در فنم ه به شعر این شاعر هرچند فاسق است تمسعلت این
را مداند. در استفاده از تبحر و تخصص عالمان هر دانش هیچگاه اول سراغ عادل یا فاسق بودن فرد نمروند، چون اینجا

عدالت و فسق نقش ندارد.

در بحث قرائت مسأله مهم این است که این عبارات چطور باید خوانده شود. در ترسیم نقشه ی ساختمان وقت مهندس
مخواهد نقشه را ترسیم کند باید در فن خودش تبحر داشته باشد اگر گفت این ستون را اینجا بذاریم نمگوئیم این مهندس

عادل است یا فاسق؟ عدالت و فسق در باب روایات متواند ملاک باشد اما در باب قرائت نه.

ثانیاً در بحث قرائت حفص اعتماد بر خود قرائت است نه بر قاری، این قرائت از این جهت که با آن اوصاف جامع که خداوند
مفرماید ما قرآن را به زبان عرب مبین نازل کردیم سازگاری دارد و ضوابط ادب زبان عرب را رعایت کرده مورد پذیرش قرار

گرفته است.

اشال در اختلاف در قرائت آیات

نته دیر اینه پرسیدهاند بالأخره این آیه شریفه که ی قاری آن را به تشدید خوانده و دیری به تخفیف، ی قرائت که بیشتر
نداشته آیا شما مگوئید هر دو قرائت قرآن است؟

پاسخ از اشال

و فصاحت و بلاغت را دارند، بنابراین علم اجمال از اینها قرآن است. این دو قرائت ضوابط اولیه ادب گوئیم خیر، حتماً یم
پیدا مکنیم که ی از این دو قرائت قرآن است و همین برای ما کاف است. پس نوئیم قرآن اکنون دست ما نیست، بالأخره



.یا مال لالآن این قرآن است یا به صورت م

فرق است بین اینه بوئیم وقت قرائتها مختلف شد پس آنچه دست ماست قرآن نیست! یا اینه بوئیم آنچه دست ماست قرآن
است اما در بعض حروف قرائتش مختلف است. اگر شما دو نسخه از کتاب حافظ در اختیارتان باشد، مگوئید بالأخره من

دیوان حافظ را دارم یا این است یا آن.

به این نته مهم توجه کنید مر ما در متشابهات قرآن گاه نسبت به ی آیه احتمالات مختلف نمدهیم؟ مگوییم ده یا بیست
احتمال وجود دارد آیا همه اینها قرآن است؟ نه، ممن است ی یا دو احتمال درست باشد. چطور اختلاف احتمالات، قرآن را
از قرآن بودن خارج نم کند؟ اما ی اختلاف قرائت آن را از قرآن بودن خارج مکند؟ این همه در تفسیر قرآن و در متشابهات

احتمالات مخلتف در ی آیه شریفه داده مشود، هیچ کس هم نمگوید حالا که ی آیه را پنج معنا کردهاید پس این قرآن
نمباشد.

ممن است در نهایت بوئیم این آیه مجمل است و ما چیزی از آن نمفهمیم آیا اگر ما نفهمیدیم معنای آیه چیست آیه از قرآن
بودن خارج م شود؟ نه، آیه قرآن است. حالا اگر ما به قرائت که بر پیامبر خوانده شده نرسیدیم خود آیه که از قرآن بودن خارج

نمشود.

ول مگوئیم یا این قرائت است یا آن، یا ی از این سه یا چهار قرائت و مانع هم ندارد. بههرحال پاسخ این شبهه را بزرگان
دادهاند و این ی حرف تازهای هم نیست. پس چرا بیائیم این را کلیپ کنیم و در فضای مجازی قرار بدهیم، دنبال چ هستیم؟
دنبال خدمت به چه کس هستیم؟ البته اینها ی دست و پا زدنهای کاذب است ول اگر واقعاً دنبال مسائل علم هستیم این

شبهه را اول با چند نفر از اهلش مطرح کن ببین اگر واقعاً جواب نداشتند برو برای چند نفر که پای صحبتت نشستهاند مطرح
کن.

خلاصه مطالب، اینه:

1) خود قرآن با قراءات قرآن دو حقیقت مختلف است، هیچ آدم عاقل نمگوید قرائت مقوم قرآنیت قرآن است، نه در قرآن بله
در جاهای دیر هم همین طور است. الآن ی شعری را به شما بدهند ی جور مخوانید و همان شعر را دیری طور دیری

مخواند، قرائت در هیچ متن مقوم متن نیست.

2) تواتر قرآن نه در بین مسلمین، بله میان غیر مسلمین هم مسلم است، حالا مرحوم آقای خوئ مفرمایند این بین مسلمین
است، اما اگر امروز سراغ کفار برویم و بپرسیم به دیده انصاف بوئید این قرآن که امروز هست با قرآن که در قرن اول بوده
ی است یا نه؟ مگویند بله، بحمداله نسخه های به خط کوف که مربوط به همان قرون اولیه است در دست کفار و اجانب

بیشتر از مسلمین است بنابراین قرآن متواتر است بدون هیچ تردیدی.

3) در باب قراءات آنچه که ملاک است خود قرائت است نه قاری، قرائت باید مستجمع ضوابط و مطابق با ی از مصاحف
اولیه باشد. بنابراین دیر خصوصیات وثاقت وعدالت قاری تأثیری در قبول قول او نمکند، امامیه، ی قرائت را بر سایر

قراءات ترجیح داده است و این بدان جهت است که آن قرآئات نسبت به بقیه رجحان دارد، آری ممن است در برخ موارد که
روایت معتبری از معصوم(علیه السلام) برخلاف قول آن قاری وارد شده باشد، آن روایت را اخذ نمائیم.



ندارد، چون قاری از جهت قاری بودن، قرآن را از حیث ادب وئیم ملاک قاری است در اینجا فسق و عدالت دخالت4) اگر هم ب
برای ما مطرح کرده و با فصاحت دقیق بیان مکند.

5) شما با متشابهات قرآن چار مکنید؟ ده احتمال، بیست احتمال، یا حت در محمات؟ چون اینطور نیست که بوئیم فقط
احتمالات مختلف در متشابهات قرآن است، در محمات هم احتمالات مختلف مآید، همانونه که احتمالات مختلف آیه را از

قرآن بودن خارج نمکند در قرائت هم اگر دو یا چند قرائت صحیحه باشد این اختلاف آیه را از قرآن بودن خارج نمکند.
امیدوارم با این نات که عرض کردیم این شبهه کاملا برای آقایان حل شده باشد و در این جهت تردیدی نباشد.

6) این قراء و قراءات در عصر ائمه معصومین(علیهم السلام) بوده است و حضرات معصومین(علیهم السلام) تأکید مفرمودند
که قرآن را همانطوری که سایر مردم قرائت مکنند قرائت نمائید و این بدان معنا است که این قراءات معتبر است و فسق قاری

ضربهای بر آن وارد نمکند.

نته قابل توجه آن است که تأیید ائمه معصومین(علیهم السلام) به عنوان تعبد نیست تا گفته شود که این کلام بر مبنای حجت
قول ائمه معصومین(علیهم السلام) معتبر است، بله ارشاد به ی حقیقت است که قرآن را همانطوری که مردم در همان زمان

که مطابق با قرائت ی از قراء بوده و خوانده مشده بخوانند.

وصل اله عل محمد و آله الطاهرین


