
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۰۵ بهمن ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 70 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بیان وجه اول تباین بین حروف و اسام (کلام مرحوم نائین رحمهاله)

مطلب چهارم: ایشان مفرماید معان حرف معنای هستند که در ظرف استعمال مورد غفلت استعمال کننده مباشند؛ اما
معان اسمیه در ظرف استعمال مغفول عنه نیستند.

مرحوم آقای خوئ  رحمهاله در توضیح کلام مرحوم نائین  رحمهاله مفرماید همانگونه که عرض برای قیام بر موضوع خود
در عالم خارج نیاز به ربط دارد، مفاهیم موجود در ذهن نیز اگر بخواهند با یدیر ارتباط داشته باشند، نیاز به ربط دارند و

مانند رابط خارج وجود مستقل ندارند.

مثلا همانگونه که میان بیاض و جسم یا در قضیه «زیدٌ قائم» ربط موجود است اما وجود مستقل غیر از وجود عارض و
معروض ندارد، ربط بین مفاهیم نیز در عالم ذهن وجود و مفهوم مستقل ندارد و وجودش در ضمن تصور دو طرف محقق

مشود.

برای اینکه اگر قرار باشد وجود ربط نیز مستقل باشد، نیاز است بین آن و دو وجود دیر نسبت موجود باشد که منته به
تسلسل مشود. فلاسفه از این وجود تعبیر به اضعف مراتب وجود نمودهاند.

زمانکه گفتیم ربط بین طرفین مفهوم مستقل نیست و متقوم به آنها است، در نتیجه هنام استعمال مغفول عنه واقع مشود؛
کما اینکه نسبت خارج نیز مغفول عنه است. اما معان اسمیه چون قابلیت تصور دارند، در زمان استعمال مورد غفلت واقع

نمشوند.

مرحوم نائین  رحمهاله در مقام تشبیه مفرماید همانگونه که در عالم استعمال، لفظ به این علت که معنا مقصود متلم
مّباشد مغفول عنه است، معان حرفیه نیز چنین هستند.[1]

مطلب پنجم: ایشان مفرماید قوام معان حرفیه به دو رکن است و زمانکه این دو رکن باشند، معنای حرفیه نیز محقق مشود:

الف‐ استعمال: به این معنا که قبل از استعمال معنای حرف وجود ندارد.

ب‐ ترکیب کلام: به این معنا که معنای حرف با هر استعمال محقق نمشود بله استعمال باید به نحو ترکیب کلام باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس کلام مرحوم نائین رحمهاله

اشال اول (مرحوم امام خمین رحمهاله): مرحوم امام  رحمهاله مفرماید: مرحوم نائین  رحمهاله این ادعا را در مقابل
صاحب هدایة المسترشدین مطرح نمودند که کلیه حروف عنوان ایجادی دارند؛ در حالکه هیچ دلیل بر این ادعا اقامه ننمودند.

ظاهراً این اشال وارد نیست؛ به این جهت که در مطلب دوم که از مرحوم نائین  رحمهاله نقل نمودیم گفتیم ایشان حقیقت
حروف را به نسب برگرداند و در ادامه فرمود حقیقت نسبت علقهای است که ی از مقولات تسع عرضیه با موضوعات برقرار

مشود.

از فاعل صادر شود و باق است که فعل شود در باب نسبت صدوریه و در جایکه محقق م سپس فرمود اولین نسبت
نسبتها نیز متفرع بر این نسبت هستند.

در نتیجه ایشان اثبات نمود که نسبت همان ربط است و حقیقت حروف نیز همین نسبت است؛ پس معنای حروف همان معنای
ربط است؛ لذا ایشان برای مدعای خود دلیل ذکر نمودهاند.

بله اگر مقصود مرحوم امام  رحمهاله عدم ارائه برهان در مرحله اول بیان مدعا باشد، اشال ایشان صحیح است برای اینکه
مرحوم نائین  رحمهاله در قدم اول فقط فرمود معان حرفیه از قبیل نسب است و سپس حقیقت نسبت را توضیح داد.

اما اگر ایشان قبول داشته باشد که حرف هم از قبیل نسبت است، مرحوم نائین  رحمهاله اثبات نمود که نسبت همان ربط است
و فقط در استعمال که ترکیب کلام باشد، صحیح است.[2]

اشال دوم (مرحوم امام خمین رحمهاله): مرحوم امام  رحمهاله مفرماید از مجموع کلام مرحوم نائین  رحمهاله دو نوع
ایجادیت استفاده مشود که این دو از حیث متعلق مخالف یدیر هستند:

الف‐ ایجادیت معنا: از مسئله «کاف خطاب» و «یاء نداء»، ایجادیت معنا را استفاده مکنیم؛ یعن زمانکه متلم مگوید «یا
زید»، ندا را ایجاد مکند.

ب‐ ایجادیت ربط یا نسبت: از مسئله ایجاد نسبت و ربط بین طرفین به سبب حروف، ایجادیت ربط یا نسبت را استفاده
مکنیم. در حال که ظاهر مدعایتان این است که مخواهید بوئید حروف ایجادیت معنا دارند.[3]

اشال سوم (مرحوم امام خمین رحمهاله): مرحوم امام  رحمهاله مفرماید از این جهت که مرجع در فهم معان الفاظ عرف
است، اخطاریت و ایجادیت خلاف متبادر و فهم عرف است؛ برای اینکه هیچگاه از لفظ «من» و «ف» ایجادیت به ذهن عرف

تبادر پیدا نمکند.

این اشال وارد است به این دلیل که قبل از شنیدن نظریه مرحوم نائین رحمهاله، در برخورد با حروف و علم ادبیات چیزی به
نام ایجادیت به ذهنتان تبادر نمکرد تا بوئیم «من» برای ایجاد نسبت ابتدائیت است.[4]

اشال چهارم (حضرت استاد): در مطلب اول از پنج مطلب که از مرحوم نائین  رحمهاله نقل نمودیم ایشان گفتند: حرف مانند



ری نداریم؛ اما حرف مفهوممستقل است که برای تصور آن نیاز به مفهوم دی اسم دارای معنا است با این فرق که اسم مفهوم
غیر مستقل است که برای تصور آن نیاز به تصور مفهوم دیر داریم.

اما ایشان در مطلب سوم مگوید تفاوت بین اسم و حرف مانند تفاوت بین مفهوم و مصداق است؛ به این بیان که حرف از قبیل
مصادیق است که در این صورت یعن حرف نه معنا دارد و مفهوم. در نتیجه این دو مطلب با یدیر سازگاری ندارند.

اشال پنجم (مرحوم آقای خوئ رحمهاله): مرحوم محقق خوئ  رحمهاله مفرماید: مرحوم نائین  رحمهاله معنای حرف را
بیان ننمود بله خصوصیت معنا و موضوع له آنرا مطرح کردند؛ به این جهت که ربط معنای حرف نیست و از خواص معنا و

موضوع له آن است. اینکه حروف برای ربط باشند نیز امری مسلم است و أحدی در آن تردید ندارد.[5]

ظاهراً این اشال وارد نیست به این جهت که مرحوم نائین  رحمهاله فرمود حرف معنای مستقل ندارد و اگر بخواهد معنای
مستقل داشته باشد باید بین این حرف و آن دو طرف دیر ربط و حرف دیری باشد که منجر به تسلسل مشود؛ در نتیجه

حقیقت حرف همان ربط بین مفاهیم است و غیر از ربط چیزی نیست و ربط بودن از آثار حرف نمّباشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «ان المعن الحرف حاله حال الألفاظ حين استعمالاتها فما ان المستعمل حين الاستعمال لا يرى إ المعن و غير ملتفت
إل الألفاظ نظير القطع للقاطع فانها ه المرأة دون المرئ فالملتفت إليه هو الواقع دونها (كذلك) المعن الحرف غير ملتفت إليه

حال الاستعمال بل الملتفت إليه ه المعان الاسمية الاستقلالية توضيح ذلك انك (تارة) تخبر عن نفس السير الخاص فتقول سرت
من البصرة فالنسبة الابتدائية ف هذا المقام مغفول عنها (و أخرى) عن نفس النسبة فتقول النسبة الابتدائية كذا فه الملتفت إليها

(و هذا) الركن هو الركن الوطيد و بانهدامه ينهدم الأركان كلها فان المعان الحرفية لو كان ملتفتاً إليها لانت إخطارية و لان لها
واقعية سوى التراكيب اللامية (و بهذا) يفرق بين المعان النسبية و مواد العقود فانها ملتفت إليها و ان كانت النسبة إنشائية

الحرفية و إ ل امر غير ملتفت إليه بالمعانكلمات القوم ل لامية لا مغفولا عنها (و منه)  ظهر وجه التشبيه فكسائر النسب ال
فمن حيث الألفاظ فالجميع كذلك.» أجود التقريرات، ج‏1، ص: 21 و 22.

[2] ـ «أنّه قدس سره لم يقم عل دعواه‐ من كون جميع معان الحروف إيجادية‐ دليً، فما ذكره دعوى بلا بينة.» جواهر
الأصول، ج‏1، ص: 124.

[3] ـ «إنّ معن كون «كاف» الخطاب و «يا» النداء إيجادية: هو أنّه قبل الخطاب و النداء لم ين خطاب و لا نداء تحيان
عنهما، بل يوجدان بلفظة «كاف» الخطاب و «يا» النداء، و هذا المعن من الإيجادي هو الذي يدّعيه ف قسم من الحروف. و أما
عل ًأص أنّ الحروف لا تدل قوله هذا عل لام، فيدلإيجاد الربط بين أجزاء ال إ ًما ذكره أخيراً: فهو أنّه لا شأن للحروف أص

غير إيجادية النسبة بين أجزاء اللام حتّ إيجاد المعن، مع أنّه ذكر ف ابتداء الأمر أنّه بنفس «كاف» الخطاب و «يا» النداء يوجد
معن الخطاب و النداء، لا أنّ «الاف» و «يا» النداء توجدان النسبة بين الجملتين.» جواهر الأصول، ج‏1، ص: 124.

[4] ـ «و ما ذكره قدس سره خلاف المتبادر الذي هو الأساس ف أمثال هذه المباحث، و خلاف ما يفهمه العرف و اللغة.»
جواهر الأصول، ج‏1، ص: 126.

[5] ـ «أنّ المعان الاسمية وإن كانت إخطارية تخطر ف الأذهان عند التلم بألفاظها‐ سواء كانت ف ضمن تركيب كلام أم لم
تن‐ إأنّ المعان الحرفية والمفاهيم الأدوية ليست بإيجادية، وذلك لأنّ المعان الحرفية وإن كانت غير مستقلّة ف أنفسها

ومتعلقة بالمفاهيم الاسمية بحد ذاتها وعالم مفهوميتها بحيث لم تن لها أي استقلال ف أي وعاء فرض وجودها من ذهن أو خارج،
إأنّ هذا كلّه لايلازم كونها إيجادية بالمعن الذي ذكره (قدس سره) لأنّ ربط الحروف بين المفاهيم الاسمية ف التراكيب اللامية
الربطية ف وضعت بازائها، لا من جهة إيجادها المعان معانيها الت غير المربوطة بعضها ببعض، إنّما هو من جهة دلالتها عل
مرحلة الاستعمال والتركيب اللام...» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع موسسة احياء آثار السيد الخوئ )، ج‏1، ص: 70.




