
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۰۳ دی ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 57 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

حدیث اخلاق هفته (ادامه خطبه شقشقیه)

امیرالمؤمنین (عليهالسلام) پس از اینکه فرمودند خلیفه اول حومت را در حوزه خشناء واقع نمود و تحویل کس داد که
لغزشهای فراوان داشت و مرتب نسبت به آنها اعتذار مجست، مفرماید «فَصاحبها کراکبِ الصعبه انْ اشْنَق لَها خَرم و انْ

«.ما تَقَح‏ لَهلَسسا

صاحب این حومت مثل راکب شتر سرکش است ‐صعبه به معنای شتر سرکش و در مقابل شتر ذلول که شتر رام است‐ که
اگر زمام این شتر را در جهت مهار نمودن آن بشد بین آن پاره مشود، برای اینکه باید با شدت برخورد نماید. اگر هم آنرا

رها نماید سقوط مکند. در مورد کلمه «صاحب» سه احتمال مطرح شدهاست:

الف‐ صاحب به شخص که در پرتو این حومت باشد اطلاق مشود؛ یعن حضرت (عليهالسلام) وضع سخت خود و
اصحاب خود را در حومت زمان خلیفه دوم بیان منمایند به این بیان که حومت خلیفه دوم به گونهای بود که اگر این افراد

قصد داشتند در مواقع لزوم حرف بزنند با ایشان برخورد مشد و اگر سوت مکردند اسلام در دره سقوط قرار مگرفت.

شاهد این تعبیر عبارت «فصبرت عل طول المدة و شدة المحنة» و حت تعبیرات قبل است که ایشان حومت را وصف نموده
بودند. با وجود چنین حومت اگر افراد عالم، دانشمند و مؤمن بخواهند با خلافاریها مقابله نمایند، بینشان پاره مشود و

اگر سوت اختیار نمایند، مبینند دین و جامعه به اضمحلال مرود.

ب‐ ضمیر در صاحب به خلافت خلیفه دوم مربوط نباشد بله به مطلق خلافت برگردد؛ یعن طبیعت خلافت این است که اگر
حاکم قاطعیت به خرج بدهد «خَرم» افسار امور پاره مگردد، و اگر سست به خرج بدهد «تَقَحم» همه امور نابود مشود.

این احتمال بسیار بعید است زیرا این جمله تفریع بر جملات قبل است یعن وقت خصوصیات خلیفه دوم این اوصاف است
چنین تبعات نیز در پ خواهد داشت.

ج‐ صاحب به معنای مال حومت باشد. معنای عبارت این است که خلیفه دوم به جهت خصوصیات که حضرت
«که به معنای «قَطَع «مشد «خَرنمود که در هر موردی وارد میدان م(عليهالسلام) برای وی ذکر نمودند، به گونهای رفتار م

است و اگر در موردی هیچ اقدام نمنمود، همه چیز رها مشد.

چنین به نظر مرسد این احتمال، احتمال درست است که اولا صاحب به معنای لغوی خود یعن مال به کار مرود و ثانیاً؛

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


تعبیرهای قبل نیز هماهن است.

سپس حضرت (عليهالسلام) مفرماید «فَمن النَّاس لَعمر اله بِخَبط و شماسٍ و تَلَونٍ و اعتراضٍ.» زمانکه حومت این چنین
باشد مردم گرفتار مشوند و قسم به خدای تبارک و تعال مردم مبتلای به چهار عنوان شدند:

الف‐ خَبط: در لغت که در عرف نیز رایج است و مگویند فلان خبط کردهاست، یعن حرکات حساب نشده. زمانکه شتر پای
خود را حساب نشده به زمین مزند عرب تعبیر به خبط منماید.

در بعض از کتب مگویند «السیر عل غیر المعرفة و ف غیر الجادة» ط کردن مسیر به گونهای که انسان در جاده نیست و
نمداند به کجا مرود؛ مثل اینکه در بیابان سرگردان باشد و برود.

مردم وقت چنین حاکم دارند گرفتار خبط مشوند، یعن سرگردان هستند و کارهایشان حساب نشدهاست و نمتوانند برای
امور زندگ خود برنامهریزی نمایند.

ب‐ شماسٍ: به معنای «نفرت» و «نفار» است؛ یعن در مردم به سبب این حومت حالت نفار به وجود آمده بود. فرس شموس
یعن اسب که نمگذارد کس بر پشتش سوارش شود. تعبیر فارس «شموس» ظاهراً همان «چموش» باشد یعن شخص که به
کس کول نمدهد و زیر بار نمرود و یا به حرف گوش نمدهد. به بچهای که به حرف پدر و مادر گوش نمدهد مگویند این

بچه چموش است.

مقصود از «شماس» کس است که مسئولیتپذیر نیست و باری به عهده نمگیرد؛ همانگونه که اسب چموش نیز نمگذارد
کس سوارش شود. زمانکه حاکم با خصوصیات که امیرالمؤمنین(عليهالسلام) مفرماید باشد، دیر کس زیر بار مسئولیت

نمرود و همه فرار مکنند.

ج‐ تَلَونٍ: به انسان که اخلاق ثابت ندارد، مگویند این شخص متلون الاخلاق است؛ مثلا امروز عصبان و فردا آرام است یا
امروز خوشحال و فردا غمین است و هر روز و هر لحظه به گونهای متفاوت است.

د‐ اعتراضٍ: به معنای حرکت در کنار جاده یا اشاره به حرکات ناموزون است. اعتراض را بر کارهای سطح نیز متوان
تطبیق نمود. در عرض حرکت نمودن یعن درست به میدان نمآید و معمولا از مسائل اساس جامعه خود فاصله مگیرد.

نقش حومت در زندگ مردم

حومت در مردم و معاش آنان اثر بسزائ دارد. این نات در متون دین ما راجع به حومت مطرح شدهاست و متأسفانه امروز
به این موارد در جامعه بشری اصلا توجه وجود ندارد که مثلا حومت باید به نحوی باشد که مردم زیر بار مسئولیتها بروند یا
مردم در مسیر صحیح حرکت و عمل نمایند. از اهداف اصل حومت دین، مسئولیت پذیر نمودن مردم و جامعه است. خداوند

متعال به دنبال همین است که با حومت صحیح و عادل مردم استعدادهای خود را در زمینههای مختلف به فعلیت برسانند.

ابر قدرتهای جهان مانند آمریا امروز به معنای واقع به دنبال بردگ مدرن نه تنها در ایران و خاورمیانه بله در تمام جهان
هستند. اینها مخواهند جهان در تمام مسائل مانند اقتصاد، خوراک، پوشاک، و حت در دین تسلیم محضشان باشند. البته از

تعابیری مانند «آزادی» و «حقوق بشر» استفاده منمایند اما عمل آنها کاملا مخالف این تعابیر است.



در مقابل اسلام به معنای واقع کلمه به این مسائل اهمیت مدهد و به دنبال حومت است که در پرتو آن انسان آزاد باشد و
گرفتار خبط نشود؛ اما حومتهای امروزی به دنبال اسارت بشر هستند. کما اینکه بعد از رسول خدا(صلالهعلیهوآله) به این

جهت که خلافت اول، دوم و سوم بر اساس مبنای دین نبود، مردم گرفتار عناوین مذکور شدند.

هر چند اهمیت وجود حومت دین آشار است اما متأسفانه در زمان ما برخ از مسئولین سابق مگویند هر حومت که
خواست مردم باشد باید سرکار بیاید.

بله اگر بوئیم زمانکه مردم هر حومت را مخواهند غیر از آن حومت دیری درست نمشود صحیح است اما اینکه به
مردم بوئیم شما هر حومت را که مخواهید بیاورید صحیح نیست. بعض از مدعیان ولایگری چنین ادعای داشتند. اینها در

صحبتهایشان مگویند اگر مردم ولایت فقیه را نخواهند اشال ندارد و هر چه خواست مردم باشد مشروع و صحیح است.

این قبیل افراد به آیات مانند این آیه شریفه توجه ندارد که خداوند متعال مفرماید «انَّ اله يامركم انْ تُودوا اماناتِ ال‏
اهلها.»[1] در ذیل این آیه برخ روایت مگویند مهمترین امانت این است که مردم حومت را به دست اهل آن بدهند. واضح

است که مراد آیه از امانات، امانت ظاهری نیست؛ مانند اینه اگر شخص خانه یا مالش را امانت داده باشد باید به او بازگرداند
زیرا این امری فطری و عقلائ است و نیاز به بیان به این نحو و با این تعابیر ندارد.

حقیقت این امانت همان «انَّا عرضنَا امانَةَ علَ السماواتِ و ارض‏»[2] است که مراد از آن «ولایت» مباشد. یعن مردم حق
ندارند غیر از ولایت خداوند متعال و آنچه مربوط به خداوند است اعم از رسول خدا و ائمه معصومین (علیهمالسلام) و در زمان

غیبت ول فقیه جامع الشرایط، حومت شخص دیری را بپذیرند و این معنای حفظ امانت است.

این افراد که مگویند هر شخص حاکم باشد و زیر بار حومت هر شخص که مردم انتخاب نمودند بروید، مرادشان افتادن
حومت به دست افراد نا اهل است. البته این افراد به خیال خود و در جهت مطامع دنیوی، شهرتطلب و مقبولیت عامه این

مطالب را بیان منمایند.

ادامه بیان امان اقسام وضع طبق مبنای قرن الاکید

مرحوم شهید صدر (رحمهاله) برای بیان وضع عام موضوع له خاص طبق مبنای «قرن الاکید» مطالب را بیان منمایند.
اساس مطلب ایشان مربوط به محقق عراق (رحمهاله) است که ایشان فرمود ذهن ی مفهوم کل اختراع یا انتزاع منماید مثل

«فرد» یا «شخص» که افراد خارج مقوم این مفهوم هستند و در نتیجه این مفهوم حایت و مرآت برای افراد است. در مقابل
مفاهیم که از ذات یا عوارض انتزاع مشوند حایت از افراد ندارند.

با این بیان وضع عام موضوع له خاص قابل فرض است و مرحوم آقای صدر (رحمهاله) نیز مفرماید روی این بیان و طبق
تمام مسال که در حقیقت وضع وجود دارد، متوانیم وضع عام موضوع له خاص را تصور نمائیم.

اما طبق نظریه خودشان که وضع امری واقع و اقتران مخصوص و شدید بین لفظ و معنا است، اولین مطلب این است که در
مقابل صاحب منتق الاصول (رحمهاله) که مگفت لازم نیست موضوع له تصور شود، ایشان مگوید در هنام ایجاد اقتران

بین لفظ و معنا، واضع باید خاص که موضوع له است را به حمل شایع در ذهن بیاورد؛ پس اگر خاص به حمل اول تصور
شود، موضوع له قرار نمگیرد.



سپس مفرماید بنا بر مسل ما وضع ناش از امری توین است که در مرحله ایجاد وضع و علقه یا اصدار حم که در ذهن
واضع است، علقه ایجاد مشود نه در مرحله جری و تطبیق بر محوم علیه. اما طبق مبنای صاحب منتق الاصول (رحمهاله)

در وضع اگر موضوع له به حسب واقع روشن و معلوم باشد همین مقدار کاف است. سپس مفرماید طبق مسل قرن اکید
زمانکه واضع معنای عام را تصور منماید و قصد دارد لفظ را برای افراد قرار بدهد، باید این اقتران بین لفظ و معان خاص
ترار شود؛ مثلا واضع باید به تعداد افرادی که مشمول این عام هستند در مرحله اصدار حم بین لفظ و همه این افراد اقتران
ایجاد نماید. کیفیت حصول اقتران نیز به این صورت است که وقت چندین بار بین لفظ و افراد مختلف اقتران ایجاد شد، به

صورت اتوماتی و قهری بین این لفظ و همه افراد اقتران ایجاد مشود؛ مثلا در باب حروف که وضع عام موضوع له خاص
بار برای فردی که ابتدای آن قم و انتهای آن تهران است و ی گوید حرف «من» اسمیه را که دو طرف دارد یاست، ایشان م

بار برای فردی که ابتدای آن قم و انتهای آن کاشان است و... قرار مدهد. زمانکه این مسئله ترار شود به صورت قهری بین
«من» و سایر افراد دیر نیز اقتران ایجاد مشود.[3]

بررس کلام مرحوم شهید صدر(رحمهاله)

صرف نظر از این اشال که گفتیم این مسل تنها در وضع تعین مورد قبول است و در وضع تعیین ولو با عامل کیف امان
ندارد به سبب لفظ چیزی واقعیت پیدا نماید، دو اشال دیر بر مبنای ایشان وارد است:

اشال اول: طبق اعتراف ایشان و روی مسل قرن الاکید باید موضوع له که فرد است احضار شود. اشال این است که مر
این امان وجود دارد که واضع همه افراد را در ذهن خود احضار نماید؟!

اشال دوم: در خارج واضع معنای عام را تصور نموده و لفظ را برای افراد آن قرار مدهد اما اینکه ی بار اقتران بین لفظ و
ر اقتران بین همین لفظ و فرد دوم را انجام دهد، مخالف وجدان و واقع است و در وضع چنین مراحلفرد و مرتبه دی ی

وجود ندارد؛ در نتیجه طبق این مبنا، تصور وضع عام و موضوع له خاص ممن نیست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نساء، 58.
[2] ـ احزابّ، 72.

التصورات المشهورة ف بالطريقة المذكورة إنما يعقل مبنيا عل ان الوضع العام و الموضوع له الخاصن إم[3] ـ «هذا؛ و ل
حقيقة الوضع من اعتباره أمرا تشريعيا بحتا. و أما بناء عل ما هو الصحيح من كونه أمرا واقعيا و هو القرن المخصوص بين

اللفظ و المعن ل تتحقق بذلك صغرى قوانين الاستجابة الذهنية الطبيعية فلا بد للواضع ف مقام تحقيق هذا الهدف من
استحضار المعن الخاص بنفسه أي ما هو خاص بالحمل الشائع ف الذهن ل يحقق الاقتران و السببية بينه و بين اللفظ و لا

يف تصور ما هو خاص بالحمل الأول. و إن شئت قلت: ان الوضع بناء عل المسلك الصحيح ينشأ من الجنبة التوينية لعملية
الوضع لا الجنبة الاعتبارية، و هذا يعن ان العلقة الوضعية تحصل ف مرحلة إصدار الحم لا مرحلة جريه عل المحوم عليه. فلا
بد من افتراض ثبوت المعن الخاص المراد وضع اللفظ بإزائه ف هذه المرحلة و لا يف ثبوته ف مرحلة الجري فقط. و التوصل
رر الاقتران بين اللفظ و بين المعانهذا المسلك إنما يعقل عن طريق ت بناء عل نتيجة الوضع العام و الموضوع له الخاص إل

الخاصة بنحو ينتج الاقتران بين‏ اللفظ و بين كل فرد من تلك المعان.» بحوث ف علم الأصول، ج‏1، ص: 92 و 93.


