
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۲۳ آذر ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

در اقسام وضع سه بحث را باید مورد اشاره قرار داد: الف‐ تصویر و معنای این اقسام ب‐ امان وقوع این اقسام ج‐ وقوع
خارج این اقسام.

در بحث اول و در مورد معنای وضع عام موضوع له عام، کلام مرحوم محقق عراق (رحمهاله) و اشالات که بر کلام ایشان
وارد شده بود را ذکر کرده و جواب دادیم.[1]

اشال ثبوت در وضع عام

در وضع عام موضوع له عام، اشال از حیث تصویر وجود دارد و خلاصه اشال این است که چیزی به نام عام نداریم و هر
چه وجود دارد خاص و جزئ است. در توضیح اشال باید دو مقدمه را بیان نمود:

مقدمه اول: در فلسفه و طبق مبنای اصالة الوجود گفتهاند که ماهیت هیچ تقرر و واقعیت ندارد مر اینکه وجود پیدا کند، اعم از
وجود ذهن یا وجود خارج؛ مثلا ماهیت انسان و حیوان ناطق، مادام که وجودی در ذهن و یا خارج و در قالب زید، عمرو،

بر و... پیدا نند، تقرر و ثبوت ندارد و با قطع نظر از آن ماهیت، عدم محض است.

مقدمه دوم: قانون در فلسفه وجود دارد که «الوجود مساوق للجزئیة» و آثار فراوان نیز دارد؛ یعن وجود مساوق، مساوی و
ملازم با تشخّص و جزئیت است در نتیجه وجود کل نداریم؛ مثلا وجود زید، عمرو، بر و... چه در خارج و چه در ذهن مساوق

با جزئیت است.

نتیجه: زمانکه واضع مفهوم کل انسان یا حیوان ناطق را تصور منماید، این مفهوم در عالم ذهن موجود مشود و از آنجا که
گفتیم وجود مساوق با جزئیت است، چیزی به نام عام و کل نداریم؛ در نتیجه مستشل مگوید وضع منحصر در خاص است

و وضع عام وجود ندارد.

پس دو قسم از اقسام چهار گانه یعن وضع عام موضوع له عام و وضع عام موضوع له خاص، کنار مرود و تنها دو قسم
وضع خاص موضوع له خاص و وضع خاص موضوع له عام باق مماند.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بررس اشال ثبوت در وضع عام

از این اشال دو جواب در کلمات مطرح شدهاست و ی جواب نیز به نظر ما مرسد:

جواب اول: هر چند مفهوم کل انسان با وجود زید در عالم خارج موجود شده و به این اعتبار تشخّص و جزئیت پیدا کردهاست،
اما واضع در هنام وضع نسبت به این جزئیت یا غافل است و یا وضع را قطع نظر از جزئیت در نظر مگیرد؛ در نتیجه وضع

عام امان دارد.

به بیان دیر زمانکه انسان در عالم ذهن تصور مشود، به این اعتبار جزئ است؛ پس «الوجود مساوق بالتشخص و الجزئیة»،
اما در هنام وضع، واضع انسان را مقید به وجود در ذهن، در نظر نمگیرد چرا که یا غافل از آن است و یا توجه دارد اما

مگوید با قطع نظر از اینکه در ذهن موجود شدهاست قصد دارم لفظ انسان را برای مفهوم کل قرار بدهم.

چنین به نظر مرسد این جواب صحیح نیست؛ به این بیان که اگر در ذهن واضع، معنائ جزئ آمد امان ندارد و در اختیار او
نیست که از آن غفلت نماید یا بوید با قطع نظر از آن ی معنای کل را در نظر مگیرم؛ برای اینکه جزئیت، جزء مقوم آن

است. مثل اینکه بخواهیم زید را برای خصوصیات فردی ی شخص وضع نمائیم، اما خصوصیات آنرا در نظر نیریم.

جواب دوم: امام (رضوان اله تعال علیه) مفرماید ما ی ملحوظ بالذات و ی ملحوظ بالعرض داریم؛ مثلا اگر زید تصور شد
ملحوظ بالذات همان است که در ذهن است و اگر در عالم خارج موجود شد ملحوظ بالعرض برای آن ملحوظ بالذات است؛ پس

از صورت ذهنیهای که در ذهن موجود و برای ما روشن است به موجود خارج، ثانیاً و بالعرض منتقل مشویم.

سپس مفرماید مستشل بین ملحوظ بالذات و ملحوظ بالعرض خلط کردهاست به این بیان که عالم وضع مربوط به ملحوظ
بالذات نیست بله مربوط به ملحوظ بالعرض است؛ یعن زمانکه مفهوم کل انسان در ذهن مآید و زید در خارج موجود

مشود، موجود ذهن و معنا کل انسان حاک از آن ملحوظ بالعرض است؛ پس زید به اعتبار وجود ذهن ملحوظ بالذات و
جزئ، اما به اعتبار وجود خارج ملحوظ بالعرض و کل است.

شاهد این مطلب این است که مگوئید «المعدوم المطلق لا یخبر عنه.» در این تعبیر مسلماً صورت ذهنیه و ملحوظ بالذات مراد
نیست چرا که آنرا در ذهن تصور نمودهاید و در ذهن شما موجود است و از آن خبر مدهید؛ بله مراد وجود خارج و ملحوظ

بالعرض است که ملحوظ بالذات از آن حایت مکند.

یا در مثال «شری الباری ممتنع» شری الباری که در ذهن تصور مشود مراد نیست چرا که شما آنرا در ذهن خود تصور
کردهاید لذا عرفاً هم مگویند امان تصور شری الباری در ذهن وجود دارد؛ بله مراد شری الباری است که شری الباری
موجود در ذهن شما، حاک از آن است؛ پس هر چند ملحوظ بالعرض ممتنع مّباشد، اما ملحوظ بالذات در ذهن شما موجود

است.[2]

چنین به نظر مرسد این جواب تام است و مواجه با اشال نیست.

جواب سوم: جواب که به ذهن ما مرسد و ممن است حقیقت آن به جواب سابق برگردد این است که قبلا در بحث اقسام
وضع و بیان معنای عام و خاص از قول محقق عراق (رحمهاله) بیان نمودیم که عمومیت و خصوصیت به اعتبار صدق و

انطباق است؛ یعن عام قابلیت صدق بر کثیرین دارد، اما خاص قابلیت صدق بر کثیرین ندارد.



در مانحن فیه نیز ی وجود خارج، قابلیت صدق بر کثیرین را ندارد. اما وجود ذهن چنین نیست به این بیان که هر چند قبول
داریم «الوجود مساوق للجزئیة» اما این جزئیت منافات با صدق بر کثیرین در ذهن ندارد؛ یعن وجود ذهن جزئ است اما

انسان موجود در ذهن، قابلیت صدق و انطباق بر افراد خارج زیادی را دارد و همین مقدار در وضع عام کاف است.

و کل در علم اصول خلط شدهاست؛ به این بیان که جزئ و کل با جزئ فلسف و کل ال، بین جزئر در این اشبه عبارت دی
در فلسفه همان وجود و عدم وجود است یعن اگر وجود پیدا نند کل و اگر وجود پیدا کند جزئ است؛ لذا زید مادام که
موجود نشود کل است اما زمانکه موجود در عالم خارج موجود شد، جزئ است. اما کلیت و جزئیت در اصول به اعتبار

صدق و انطباق بر کثیرین و عدم آن است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ نته اول اینکه مرحوم والد ما رضوان اله تعال علیه در اصول فقه الشیعه جلد اول صفحه 259 تا 269 نظریه مرحوم
عراق (رحمهاله) را با بسط کامل توضیح فرمودند ول اشالات همان دو اشال است که بیان شد. ایشان نیز دو اشال را ذکر

کرده و گویا آن دو اشال را مپذیرند؛ اما ما هر دو اشال را نپذیرفتیم.

نته دوم اینکه کلام مرحوم عراق (رحمهاله) در مقالات خیل مفصلتر از نهایةالافار است که عل القاعده مراجعه فرمودید.
[2] ـ «و لعلّك تقول: إنّ عموم الوضع مطلقاً محال، لأنّ الملحوظ جزئ حقيق لوجوده ف الذهن، و قطع النّظر عن اللحاظ أو

كونه‏ مغفولا عنه لا يوجب انقلابه كلّياً، بل اللّ القابل للصدق عل الثيرين لا يمن أن يتحقّق مجرداً عن الخصوصيات و بنعت
اللّية ف وعاء من الأوعية؛ إذ لا تقرر للطبيع إلا بالوجود، و معه جزئ، فأين لحاظ اللّ؟! فعموم الوضع خصوصه بحسب

الواقع، و إن يتوهم اللاحظ كونه عاماً. فيجاب: بأنّ المراد من الملحوظ حال الوضع هو الملحوظ بالعرض لا بالذات، ضرورة أنّ
اللفظ لم يوضع له ف عموم الوضع و الموضوع له، و لا ف خصوصهما، و لا لمصاديقه ف خصوص الموضوع له؛ لعدم

المصداق له، و الملحوظية بالعرض تف للوضع و صيرورته عاماً أو خاصاً، و إلا يلزم امتناع الوضع للخارجيات مطلقاً؛ لعدم
عمومه، وسيلةٌ للحاظ الخاص ةُ الملحوظة كذلك فخصوص الوضع، و الماهي رها بالذات، فالصورةُ الملحوظة بالذات فتصو

و العام؛ كوساطة الصورة الذهنية للمعدوم المطلق للإخبار بعدم الإخبار عنه، و من شريك الباري للإخبار بامتناعه.» مناهج
الوصول إل علم الأصول، ج‏1، ص: 63 و 64.


