
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۱۸ آذر ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 46 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بررس صحت یا عدم صحت تقسیم به وضع تعین و تعیین طبق مسال ششگانه

مسل قرن اکید: مرحوم شهید صدر (رضوان اله تعال علیه) تقسیم وضع به تعیین و تعین را پذیرفته و گفتند در تحقق اقتران
اکید دو عامل مؤثر است: الف‐ عامل کیف ب‐ عامل کم که مراد از این عامل، همان کثرت استعمال است.

ی از اشالات که به این مبنا وارد نمودیم، عدم قبول عامل کیف بود؛ به این بیان که قانون استجابت شرط که قانون قرن اکید
مبتن بر آن است، نیاز به ترار دارد یعن انسان طبق این مبنا در اثر ترار از چیزی به چیز دیر منتقل مشود؛ در نتیجه طبق

این مبنا وضع منحصر به وضع تعین مشود.

مثلا اگر شخص شخص دیر را زد، نمتوانیم بوئیم مقتضای قانون استجابت شرط این است که هر گاه این شخص ضارب
شود گفت مقتضای قانون استجابت شرطدر جادهای تصادف نمود، نم را مشاهده نمود، به زدن منتقل شود؛ یا اگر شخص

این است که هر زمان این شخص به آن نقطه رسید، به یاد تصادف بیفتد. پس در قانون استجابت شرط ف حد نفسه انسان
نمتواند از چیز به چیز دیر منتقل شود، بله انتقال باید در اثر ترار حاصل شود.

سلمنا در مورد مسائل از قبیل تصادف بوئیم مقتضای قانون استجابت شرط انتقال از چیزی به چیز دیر است، اما در
مواردی از قبیل اعلام شخصیه نمتوان مسئله قرن اکید و استجابت شرط را از طریق عامل کیف مطرح نمود. در نتیجه به

نظر ما روی این مبنا هم برای تقسیم وضع به تعیین و تعین مجال وجود ندارد و وضع منحصر در تعین است.

مسل علامیت: مرحوم امام (رضوان اله تعال علیه) مفرماید برای تقسیم وضع به تعیین و تعین مجال نیست چرا که
علامت نیاز به جعل جاعل و واضع دارد و چیزی خودبخود علامت برای چیز دیر قرار نمگیرد.

چنین به نظر مرسد کلام ایشان قابل مناقشه باشد به این بیان که علامت قرار گرفتن لفظ برای معنا، گاه به سبب وضع واضع
معین است و گاه این علامیت به سبب کثرت استعمال محقق مشود؛ یعن کثرت استعمال به حدّی مرسد که این لفظ

علامت برای این معنا مشود.

به بیان دیر اگر نظر شریف امام (رضوان اله تعال علیه و حشره اله مع النب و آله علیهم السلام) این است که علامیت از
عناوین قصدیه است و در آن لازم است واضع قصد داشته باشد که این لفظ را علامت برای معنا قرار بدهد، مجال برای

فرمایش ایشان وجود دارد و کثرت استعمال نم تواند موجب برای علامیت باشد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اما حق این است که علامیت از عناوین قصدیه نیست و علاوه بر واضع معین که متواند لفظ را علامت قرار بدهد، کثرت
استعمال و همچنین گاه اوقات در جریانهای طبیع چیزی علامت برای چیزی قرار مگیرد؛ مثلا ریخته شدن خون علامت بر

این است که در آن محل قتل واقع شدهاست. در نتیجه طبق مسل علامیت، تقسیم وضع به تعیین و تعین صحیح است.

مسل مرحوم نائین: طبق مبنای مرحوم نائین (اعل اله مقامه الشریف) که ایشان واضع را خدای تبارک و تعال مدانستند
نیز برای این تقسیم مجال وجود ندارد چرا که واضع منحصراً خداوند متعال است.

اما اگر گفتیم الفاظ اولیه توسط خداوند وضع شدهاند اما در ادامه بشر از خداوند در وضع تقلید کرده باشد، مجال برای این
تفصیل باق خواهد ماند.

جمعبندی بحث

نو تعی و علامیت، تقسیم وضع به تعیین (هرحمهال) مرحوم آخوند به این نتیجه رسیدیم که تنها طبق مسل مبان با بررس
صحیح است، اما روی بقیه مبان این تقسیم باطل است.

اهمیت این بحث در مسئله حقیقت شرعیه روشن مشود که اگر بوئیم این تقسیم باطل است، حقائق شرعیه باید به وضع
لفظ نتواند به وضع تعیگوئیم شارع مدر آنها معنا ندارد. اگر گفتیم این تقسیم صحیح است م باشند و وضع تعین تعیین

را برای معنائ قرار بدهد.

اقسام وضع

بحث بعد، اقسام وضع است که این تقسیمبندی تنها طبق وضع تعیین امان دارد، در نتیجه مؤید این مطلب است که تقسیم
وضع به تعیین و تعین صحیح نیست. وضع به اعتبار معنا و موضوع له و به حصر عقل، به چهار قسم تقسیم مَشود:

الف‐ معنای تصور شده توسط واضع عام و موضوع له آن نیز عام است. ب‐ معنای تصور شده توسط واضع عام، اما
موضوع له آن خاص و افراد آن عام است. ج‐ معنای تصور شده توسط واضع خاص و موضوع له آن نیز همان معنای خاص

است. د‐ معنای تصور شده توسط واضع خاص، اما موضوع له آن عام است.

مراد از عام و خاص

اولین بحث، تبیین مراد و مقصود از عام و خاص است که در کلمات اصولیین سه تعبیر برای آن ذکر شدهاست:

تعبیر اول: مرحوم محقق عراق (رحمهاله) مفرماید عام و خاص در بحث وضع مانند عام و خاص در احام تلیف هستند به
این بیان که در احام تلیف اگر متعلق حم کل باشد به آن حم عام و اگر متعلق حم جزئ باشد به آن حم خاص گفته

مشود. در باب وضع نیز اگر معنای موضوع له کل و قابل صدق بر کثیرین باشد عام، و اگر قابل صدق بر کثیرین نباشد به
آن خاص مگوئیم.[1]

تعبیر دوم: مرحوم محقق خوئ (رحمهاله) مگوید عام یعن ذات، طبیعت، ماهیت و حقیقت ی شء را با قطع نظر از وجود
خارج و ذهن در نظر بیریم، یعن لفظ برای ذات معنا وضع شده باشد؛ و خاص یعن معنا، مقید به وجود ذهن یا وجود



خارج شود. در نتیجه طبق این معنا، عام به این جهت که مقید به وجود ذهن و خارج نیست، قابلیت برای سعه و ضیق دارد؛
اما خاص چنین نیست.[2]

تعبیر سوم: مرحوم عراق (رحمهاله) از بعض نقل منماید که عمومیت و خصوصیت به سبب وسیله و آلت که موجب تصور
مشود مشخص است؛ یعن اگر آلت کل باشد، وضع و موضوع له کل است؛ اما اگر آن آلت و منشأجزئ باشد، وضع نیز

جزئ مشود.

مرحوم عراق (رحمهاله) در مقام اشال مفرماید در وضع غیر از تصور لفظ و معنا چیز دیری لازم نداریم و آلت و منشأ
تصور، بدون وجه است.[3]

اشال دیر این است که «آلة التصور» معنای محصل و روشن ندارد.

جمع بندی بحث

برای معنای عمومیت و خصوصیت سه تعبیر ذکر شد که تعبیر سوم مواجه با اشال و بازگشت تعبیر دوم به تعبیر اول بود؛ در
نتیجه تعبیر اول یعن عام آن است که قابلیت صدق بر کثیرین داشته باشد و خاص آن است که قابلیت صدق بر کثیرین ندارد،

صحیح مباشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و لا يخف انّه عل هذا يون عمومية الوضع و كليته من قبيل كلية الأحام التليفية، من كونه باعتبار كلية متعلقه، فما
ان كلية الإرادة و الحم كانت باعتبار كلّية متعلقه من حيث انحلالها حسب تعدد افراد إل إرادات و أحام جزئية، كقوله: لا

تشرب الخمر‐ و إ فنفس هذا الحم و تلك الإرادة المتعلقة بهذا العنوان لا تون الا شخصية و ممتنعة الصدق عل الثيرين‐
كذلك أيضا عمومية الوضع و كليته‏ انّما كانت باعتبار كلية متعلقه.» نهاية الأفار، ج‏1، ص: 32 و 33.

[2] ـ «ثم ان المعن الموضوع له سواء كان عاماً أو خاصاً إنما يون من المفاهيم القابلة ف نفسها للحضور ف ذهن السامع
ف مرحلة التخاطب، فالألفاظ كما لم توضع للموجودات الخارجية لأنها غير قابلة للحضور ف الأذهان، كذلك لم توضع

للموجودات الذهنية، فان الموجود الذهن غير قابل لوجود ذهن آخر، بل ه موضوعة لذوات المعان غير الآبية عن قبول نحوين
من الوجود ف نفسها، و تلك المعان تتصف بالسعة و بالضيق لا بنفسها بل باعتبار الانطباق و الصدق الخارج. و بهذا اللحاظ

كان تقسيم الموضوع له إل العام تارة و إل الخاص تارة أخرى‐ أي بلحاظ الانطباق عل ما ف الخارج لا ف نفسه‐. هذا تمام
اللام ف المقام الأول.» محاضرات ف أصول الفقه ( طبع دار الهادى )، ج‏1، ص: 52.

[3] ـ «لا انّ عموميته كانت باعتبار عمومية آلة الملاحظة كما قيل بان معن عمومية الوضع و خصوصيته انما كانت من جهة
عمومية آلة الملاحظة و خصوصيتها، كيف و انه ف الفرض لا يحتاج ف مقام الوضع إل توسيط آلة الملاحظة، فانّ المفهوم

الل كمفهوم الإنسان أو الحيوان و كذا طبيعة اللفظ بنفسها متصورة ف الذهن بلا توسيط آلة ملاحظة ف البين، و معه لا يحتاج
ف مقام وضع اللفظ بإزائه و احداث العلقة و الربط بينهما إل توسيط ش‏ء نسميه آلة الملاحظة، ك لأجل عموميتها و كليتها

يتصف الوضع باللية و العمومية، كما هو واضح.» نهاية الأفار، ج‏1، ص: 33.


