
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 42 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این فرع است که از سهم مبارک امام(عليهالسلام) یا از سهم سادات یا زکات از سهم فقرا به کس بدهند و بعد بوید
این را به شرط مدهم که با آن حج به جا بیاوری. گفته شد در اینجا چند بحث وجود دارد: بحث اول این است که آیا این شرط

صحیح است یا خیر؟

ادله بطلان شرط

برای عدم صحت مجموعاً دو وجه در کلمات ذکر شده است.

دلیل اول

وجه اول این است که این شخص که سهم امام را مدهد ولایت بر چنین شرط نداشته و چنین حق ندارد که چنین شرط در
اینجا داشته باشد. کس که این زکات را مدهد باید زکات را به فقیر بدهد، ولایت دارد که فقیر را خودش انتخاب و احراز کرده

و بوید: من مخواهم به این فقیر بدهم، اما اینکه برای این فقیر شرط کند که زکات مدهم به شرط اینکه ی عمل را انجام
بده چنین حق اشتراط ندارد.

بنابراین فقیهان همچون مرحوم حیم، مرحوم خوئ و مرحوم والد ما(قدسسرهم) که این دلیل را ذکر کردند تقریباً همه اینها بر
این دلیل اتفاق نظر دارند که این شرط در ما نحن فیه از این جهت مشل دارد؛ زیرا این شخص باید سهم امامش را بدهد، اما

اینکه مگوید: سهم امام را مدهم به شرط اینکه تو حج انجام بده، ولایت بر چنین شرط ندارد. لذا آن مقداری که ادله دلالت
دارد، یا شخص خودش در آن سه گروه دیر که در آیه شریفه هست که برخ مگویند نیازی به اذن مجتهد جامع الشرایط هم
ندارد و خودش بالاستقلال مدهد، اما به آنها حق ندارد بوید باید این کار را انجام بده. مثلا به کس که فقیر است بوید من
این سهم امام(عليهالسلام) را به شما مدهم مسین هست یا فقیر، به شرط اینکه دو روز در خانه ما کار کن یا به شرط اینکه

برای پدر و مادرم نماز بخوان، قرآن بخوان، این شرطها باطل و است، نمتواند چنین شرط داشته باشد.

حال اگر گفتیم این سهم امام یا حت سهم سادات را باید به مجتهد جامع الشرایط بدهند، به فقیه بدهند و فقیه هم طبق آنچه
مصلحت مداند انجام بدهد، بعد آیا فقیه متواند چنین شرط کند یا نه؟ فقیه بوید: من این پول را به شرط مدهم که شما
نماز شب بخوانید، به شرط مدهم که شما هر روز روزه بیرید، به شرط مدهم که روزی دو یا سه درس فقه بخوانید، باز

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


ظاهر ادله این است که فقیه هم نمتواند چنین شرط کند. فقیه متواند انتخاب کرده و بوید طلاب این شهر برای من محرز
است که نیاز دارند یا محرز است که رضایت امام زمان علیه السلام در میان اینها هست، اگر به این طلاب بدهند مسلم برایم
رضایت حضرت حجت(عليهالسلام) محرز است و این مانع ندارد، یا اینکه گاه فقیه تشخیص مدهد مسجد یا مدرسهای
برای طلاب یا غیر طلاب ساخته شود، این مانعین دارد ول بخواهد به کس که مورد مصرف این سهم امام هست، مثلا فقیر

است، اما برایش شرط و شروط هم داشته باشد این نمشود.

به بیان دیر، یوقت مگوئیم اصلا فقیه مگوید اگر کس درس فقه نخواند مورد مصرف نیست؛ یعن این از باب اشتراط
نیست، بله مگوید: اگر تو مشغول خواندن درس فلسفه باش اصلا من مدانم امام زمان(عليهالسلام) راض نیست که به تو
سهم امام بدهد؛ یعن او را موضوعاً از موارد مصرف خارج مداند که این ی امر دیری است، روی این حساب فقیه بوید:
اگر طلبهای درس نخواند از مصرف سهم امام خارج است، اگر از مصرف خارج باشد ولو به لسان شرط بیان مکند اما این

واقعاً مگوید مورد مصرف ی چنین خصوصیات و قیودی دارد و الا اگر بوید این آقا فقیر است، سهم امام هم به فقیر
مرسد با اینکه به فقیر مرسد و با اینکه فقیر مصرفش هست من ی شرط هم خودم مخواهم داشته باشم، مسلّماً ادله دفع

خمس چنین اختیاری را به دفعکننده نمدهد که چنین شرط را برایش قرار بدهیم.

گوید اگر کساین قیود و خصوصیات در تحقق مصرف در وضع او دخالت دارد، م وقت بنابراین ضابطه این است که ی
فقه نخواند من یا یقین دارم مورد رضایت امام زمان علیه السلام نیست یا لااقل تردید دارم، لذا شرط مکنم که من شهریه را به

کس مدهم که فقه بخواند و مانع ندارد، ول شرط نیست، این مگوید مورد مصرف این است، اما اگر بوید هر کس که
درس مخواند یا بوید هر کس که فقیر است و نیاز دارد و مورد مصرف سهم امام است، در این صورت فقیه نمتواند بوید:

من به شرط که تو فقه بخوان به تو سهم امام مدهم، چنین شرط را نمتواند داشته باشد.
ارزیاب دلیل اول

ناب و يناكسالْم و تَامالْي و بذِي الْقُرل ولِ وسلرل و هسخُم هنَّ لفَا ءَش نم تُمما غَننَّموا الَماع در مورد آیه شریفه: «و
السبِيل»[1]، چند دیدگاه وجود دارد:

دیدگاه اول: برخ مگویند این لام ملیت است و اصلا این مل شخص امام علیه السلام است، این ی نظریه که ما نیز در
گوید: وقتم شود مثل مرحوم خوئشخص امام(عليهالسلام) م گویند ملکه م بحث خمس همین نظر را داریم، بعد آنهای
امام مفرماید این فقیه جای من هست «هو حجة علیم» مشود مل شخص فقیه. اگر گفتیم مل شخص امام(عليهالسلام) یا

شخص فقیه است همانند سایر املاک شخصیه هر شرط متواند بذارد.

یعن متواند بوید: از این سهم امام که مل خودم هست به تو مدهم به شرط که ده روز در خانه من کار کن، یا این کتاب
را از اول تا آخر برایم بنویس، یا ی وقت من گاه اوقات آن طلبه را هم مبینم تعجب مکنم این قضیه شاید برای 30 سال
پیش باشد، ی روز به من گفت من درس ی آقای مرفتم و الآن نمروم، آن آقا به من گفته مر تو در اصول نخواندی امر

برای وجوب است، من به تو امر کردم اگر نیای معصیت کردی، من چه کار کنم؟ گفتم شوخ کرده با تو!

دیدگاه دوم: اگر گفتیم مل عنوان است؛ یعن عنوان امامت مال است، گاه اوقات در بعض از روایات هم دارد امام بعدی
هم که آمده به وکلای امام قبل فرموده «ما کان من جهة الامامة فهو ل»، لذا اگر این را گفتیم که این عنوان مال است، این
عنوان باید صرف کند در آنچه مصلحت مسلمین است؛ یعن میل شخصاش هم نباید باشد، حالا اگر ی جای مصلحت این
است که به کس بویند سهم امام به تو مدهم به شرط اینکه این کتاب را از اول تا آخر بنویس، این برای اسلام و مسلمین

لازم است، باز هم اشال ندارد.

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=41
https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=41


دیدگاه سوم: این است که از باب اول بالتصرف است؛ یعن فقیه سهم امام(عليهالسلام) را اخذ مکند از باب اینکه در میان
مردم آن کس که از همه اولویت در تصرف دارد و متواند مصلحت را بسنجد فقیه است، مرحوم امام، مرحوم والد ما نیز این

مبنا را دارند. روی مبنای ملیت شخص که مسئله خیل روشن است، روی این مبنا که بوئیم مال عنوان است (که امام
خمین(قدسسره) در کتاب البیع به این نظریه که مال عنوان است مرسند مگویند ی نظریه بسیار باساس است) یا از
باب أول بالتصرف است، طبق این دو مبنا اگر فقیر مستحق مصرف است دیر حق شرط کردن ندارد. بله، اگر بوید: فقیری

که من نمدانم عادل است یا فاسق و عادل بودن را در مصرف دخیل بداند یا عالم بودن را دخیل بداند، هر کدام را که دخیل
دانست به همان اعتبار اشال ندارد.

دیدگاه فقیهان در مسئله خمس

محقق خوی(قدسسره) در کتاب شرح عروهشان دارد «یشبه المل الشخص»[2] که طبق همین مبنای اول است. کلمات فقها
را هم که ی وقت من تتبع کردم بیش از 70 تا 80 درصد کلمات فقها ظهور در همین ملیت شخصیه دارد. وقت خود مرحوم

سید مگویند: احتیاط این است و بعض هم احتیاط وجوب کرده و فتوا مدهند که باید به دست فقیه جامع الشرایط برسد،
حالا اعلمیت را بیش از 98 درصد فقها معتبر نمدانند، در باب تقلید جمع معتبر مدانند آن هم باز مسئله اجماع نیست، اما

در باب اخذ وجوب شرعیه، خود مرحوم سید که اعلمیت را در تقلید معتبر مداند، اما اینجا مگوید: به دست ی فقیه و
مجتهدی که رسید کفایت مکند.

در همین جا که مرجع تقلیدش مگوید: به هر مجتهدی مشود داد، اگر این هم شرط کرده که به مرجعش بدهید، شما رفتید به
مجتهد دیر دادید به استناد فتوای خود آن مرجع، ذمه او بری مشود، اما شما امانتداری نردید و معصیت مرتب شدید،

همه جهاتش را باید تفی کرد، نمشود کل گفت. الآن بعض از طلبهها در ذهنشان همین است ی کس مقلد فقیه است و
این پول را از او گرفته و به مجتهد دیر داده، م گویند ذمه او بری نشده، ذمهاش که بری مشود چون فتوایش روی این است

(حت مثل امام خمین(قدسسره) که احتیاط مکردند به دست اعلم برسد) که مگویند: اگر غیر اعلم با اعلم در مصرف
اشتراک دارند باز هم ذمه بری مشود، اگر رفت به غیر اعلم داد مانع ندارد، اینها بحث های است که در خمس باید مطرح

بشود.

بنابراین در ما نحن فیه «لو دفع إلیه خمساً أو زکاتاً بشرط أن یحج»، اشالش این است که آن کس که خمس یا زکات دارد،
زکات را باید به فقیر داد ول نمتواند شرط کند که حج به جا آورد؛ زیرا بر این شرط ولایت ندارد و این شرط لغو است. البته

بعد که این دو وجه را ذکر کردیم باید ببینیم مرحوم سید به چه اعتباری فرموده: «فالظاهر صحة الشرط».

دلیل دوم بر بطلان شرط

مرحوم خوی اینجا ی بحث بسیار خوب کردند در اینکه اصلا شاخص برای صحت شرط چیست؟ ایشان مفرماید: مقصود
از شرط فقط التزام در ضمن عقد نیست؛ یعن بوئیم هر چیزی را که انسان در ضمن ی عقدی به آن ملتزم شد شرط مشود،

بله حقیقت شرط یعن التزام که مرتبط به این عقد است، بعد این ارتباط سه قسم است:

1. اگر ما منشأ را بر ی فعل معلق کرده و بوئیم این عقد بیع منشأش تملی است و این تملی که منشأ است معلق بشود بر
.«الفعل الخارج آمدن زید، این قسم از تعلیق بالاجماع باطل است؛ «تعلیق المنشأ عل

2. اگر این منشأ را معلق بر التزام به آن فعل قرار بدهیم نه بر خود فعل خارج؛ یعن بوئیم این ملیت که منشأ است معلق



است بر اینکه این مشتری الآن التزام به آن فعل داشته باشد و فرض کنیم الآن هم التزام دارد، این تعلیق مانع ندارد؛ «تعلیق
المنشأ عل الالتزام».

باشد، مثلا فعل خارج این التزام معلق بر ی ه التزام قرار بدهیم منته3. قسم سوم این است که معلق را منشأ قرار ندهیم بل
بایع به مشتری مگوید: من التزام به بیع پیدا مکنم اما این التزامم را معلق بر این مکنم که تو در عالم خارج این لباس را بر

من خیاطت کن، که منشأ معلق نیست الآن تملی واقع شده بدون تعلیق، اما التزام به این تملی معلق است بر ی فعل
.خارج

مرحوم خوئ مفرماید: در میان این اقسام ثلاثه فقط آن قسم اول تعلیق است که اجماع بر بطلانش داریم، اما اگر منشأ معلق
باطل است که ی بشود، این دو صورت صحیح است و فقط آن صورت بر التزام بشود، یا التزام بایع معلق بر فعل خارج

طرفش منشأ باشد معلق، بوئیم تملی که مفاد این عقد است این معلق بر فعل خارج مشود؛ یعن تا آن فعل نیاید این
طرفش را التزام کردیم یا منشأ نباشد (یعن است. حال اگر ی طرفش فعل خارج طرفش منشأ است و ی آید، اینجا ینم

صورت دوم و سوم؛ یعن بوئیم منشأ معلق بر التزام بشود یا التزام معلق به فعل خارج بشود)، این دو صورت درست است و
هیچ اشال ندارد.[1]

مراد از التزام یعن التزام قلب و کاری به انشاء ندارد، آن التزام قلباش معلق بر این است اما انشائ و منشأش هیچ کدام معلق
نیست. تأثیرش این است که شما گاه اوقات خود التزام را متوانید شرط قرار داده و مگوئید: من تملی مکنم به شرط که
تو التزام به خیاطت پیدا کن، این هم التزامش الآن حاصل است، الآن مگوید التزام دارم ولو بعداً در عالم خارج خیاطت نند،
این شرط الآن حاصل است، معلق هم همینطور است، مگوید من الآن التزام به این انشاء پیدا مکنم؛ یعن نه انشاء معلق است

که شما برایم خیاطت کنید. التزام به این انشاء مثل التزام به اخبار، ی کنم به شرطنشأ، اما التزام به این انشاء پیدا مو نه م
وقت شما در اخبار مگوئید: این خبری که من مدهم خود این خبر معلق است ی وقت التزام به خبر را معلق قرار مدهید،

این مانع ندارد.

ایشان در فرض دوم که منشأ معلق بر التزام مشود نه معلق بر آن فعل خارج مفرماید: این شرط صحیح است و مشمول
لها فهذا یرجع إل نالس اح فلو اشترطت الزوجة أن حقجمیع العقود و منها الن المؤمنون عند شروطهم» است، «و جار ف»
تعلیق الزوجیة عل التزام الزوج بما اشترط علیه»؛ اگر زن به مردش گفت: من قبول ازدواج مکنم به شرط اینکه حق سن با
من باشد؛ یعن التزام زوج به زوجیت معلق بر این سنای خارج مشود، زوجیت همان منشأ است معلق بر التزام زوج است
.ننسبت به س کنم بر اینکه تو التزام پیدا کناح است معلق مگوید: این زوجیت که منشأ در این عقد نزن به شوهرش م

بعد ایشان مگوید: «ولو قبل الزوج الناح من دون التزامه بذل بطل الناح»؛ حال اگر زوج ناح را پذیرفت اما التزام به این
پیدا نرد، اینجا اصلا تطابق بین ایجاب و قبول نیست و لذا عقد باطل است. این مثال برای فرض دوم که خود منشأ معلق بر

التزام است، زوجیت بین این زن و مرد معلق بر التزام است.

در فرض سوم اگر این التزام معلق بر فعل خارج باشد مفرماید: اینجا هم این شرط درست است «و یرجع ذل إل جعل
الخیار عند التخلف»؛ بایع مگوید: من این بیع را انجام مدهم و التزام من معلق بر خیاطت توست، وقت خیاطت نرد این

فعل خارج شود التزام معلق به یللفسخ کالبیع و الاجارة»، کجا م کل عقدٍ قابل گوید: «و هذا یجری فخیار دارد، بعد م
کرد؟ جای که عقد قابلیت فسخ داشته باشد مثل بیع و اجاره، «اما مثل الناح فلا یؤثر هذا الشرط ف فسخه»؛ اگر زن و شوهر
إل کند، «لأن له رافعاً خاصاً کالطلاق و إن ذهب بعضمعلق کنند، در آنجا جریان پیدا نم فعل بخواهند التزامشان را بر ی

جریان ما ذکر حت ف مثل الناح»؛ بعض گفتهاند همین فرض هم در ناح جریان پیدا مکند.



شمادر این سه صورت تأمل بفرمائید با آن بحث هم که شیخ انصاری(قدسسره) در ماسب مفصل دارد و ما هم در بحث خارج
ماسب بحث تعلیق را خیل مفصل بحث کردیم، با آنجا هم ی تطبیق بدهید، مرحوم خوئ مفرماید: ملاک صحت شرط این

است که یا منشأ معلق بر التزام بشود یا التزام معلق بر ی فعل خارج بشود، اما اگر منشأ معلق بر فعل خارج شد باطل
است، اما آن صورت اول و دوم صحیح است. ایشان این مطلب را به عنوان مقدمه ذکر مکنند و در ما نحن فیه مخواهند

بویند: ملاک صحت شرط در ما نحن فیه اصلا وجود ندارد و لذا شرط در ما نحن فیه معقول نیست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ سوره انفال، آیه 41.
[2] ـ موسوعة الإمام الخوئ، ج25، ص: 198.

[3] ـ «أما الأول: فالظاهر عدم صحة الشرط، و يتوقف بيان ذلك عل توضيح معن الشرط و ذكر الأقسام المتصورة له فنقول:
إن الشرط ف ضمن عقد ليس هو مجرد الالتزام بشء المقارن للعقد، و إنما هو أمر مربوط به، و الربط المتصور فيه عل وجوه:

أن المنشأ ليس هو التمليك عل ء مسافرة أو نزول المطر، بمعنمج ل: تعليق المنشأ بأمر متوقع الحصول، كتعليق البيع علالأو
الإطلاق بل حصة خاصة منه و هو التمليك عل تقدير مجء المسافر مثً، و هذا هو التعليق الذي أجمعوا عل بطلانه ف جميع

ء، كتعليق البيع علنفس ذلك الش ء لا علالالتزام بش أن يعلق المنشأ عل :الوصية و التدبير. الثان العقود و الإيقاعات إ
التزام المشتري بعمل كالخياطة مثً، فالالتزام بها هو المعلق عليه لا نفس الخياطة، و لا بأس بهذا التعليق لأنه تعليق عل أمر

حاصل معلوم الوجود، فالالتزام من المشتري متحقق عل الفرض فيون نظير التعليق بون هذا اليوم يوم الجمعة مع العلم بأنه
يوم الجمعة و أمثال ذلك من الامور الحاصلة المعلومة، و الفرق بينه و بين الأول أنه ف الأول يعلق المنشأ عل أمر خارج متوقع

و الالتزام من المشتري حاصل بالفعل، و لا مانع من الشرط عل ،الالتزام بأمر خارج يعلق المنشأ عل الثان الحصول و ف
بأدلّة وجوب الوفاء بالشرط كقوله (عليه السلام): «المؤمنون عند شروطهم» و هذا جار ف ًبل يجب الوفاء به عم النحو الثان
جميع العقود و منه باب الناح، فلو اشترطت الزوجة بأنّ حق السن لها أو اشترطت الإنفاق عليها بمقدار كذا و نحو ذلك من

الشروط يجب عليه الوفاء، فإن الشرط يرجع إل تعليق الزوجية المنشأة عل التزام الزوج بما اشترط عليه، و لو قبل الزوج الناح
من دون التزامه بذلك بطل الناح. الثالث: أن يون التزام البائع بالبيع معلقاً عل الفعل الخارج كالخياطة مثً لا نفس البيع و

المنشأ، فإن ف البين أمرين: أحدهما إنشاء الملية و نفس البيع، ثانيهما الالتزام بذلك، فالتعليق يرجع إل الالتزام لا إل المنشإ، و
الشرط ف هذه الصورة معناه أنه لو حصلت الخياطة خارجاً فهو ملتزم بالبيع و إ فلا، و يرجع ذلك إل جعل الخيار له عند

التخلف، و هذا يجري ف كل عقد قابل للفسخ كالبيع و الإجارة و أضرابهما، و أما مثل الناح فلا يؤثر هذا الشرط ف فسخه، لأن له
رافعاً خاصاً كالطلاق و إن ذهب بعضهم إل جريان ما ذكر حت ف مثل الناح. و بالجملة: الشرط الصحيح يتصور بأحد أمرين:

إما تعليق المنشأ عل الالتزام و إما تعليق الالتزام بالعقد عل الأمر الخارج، و أما تعليق المنشأ عل الأمر الخارج فهو باطل
بالإجماع، هذا ما يرجع إل الشرط و التعليق بحسب البرى.» موسوعة الإمام الخوئ؛ ج26، ص: 137-135.

https://fazellankarani.com/persian/quran/?s=8&a=41

