
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۰۹ آذر ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ادامه بیان سایر اشالات وارد بر مسل تعهد

اشال ششم: در مباحث گذشته بیان شد، صاحب منتق الاصول (علیهالسلام) در مسئله تعهد احتمالات را ذکر و نسبت به هر
ی از آن احتمالات به صورت خاص، اشالات را بیان نمودند. ایشان اشال عام نیز دارند که به تمام آن احتمالات وارد

است؛ به این بیان که اثر مترتب بر دلالت وضعیه، غیر از اثری است که بر تعهد مترتب مشود. برای اینکه مستمع در دلالت
وضعیه از لفظ، به تصور معنا منتقل مشود پس لفظ موضوع برای تصور معنا است؛ لذا مشهور مگویند دلالت وضعیه، دلالت

تصوریه است.

اما اثر تعهد ـ با تمام احتمالاتش ـ علم به ثبوت و وجود معنا است؛ برای اینکه در تعهد، ملازمهای بین وجود لفظ و علم به وجود
معنا ـ نه فقط تصور معن ـ وجود دارد. در نتیجه نمتوانیم وضع را به تعهد معنا نمائیم.

جواب از اشال ششم: اختلاف در معنای وضع سبب مشود اثر آن نیز متفاوت شود یعن اگر وضع را مجرد ارتباط بین لفظ و
معنا معنا نمودیم، نتیجهاش دلالت تصوریه است برای اینکه انتقال از لفظ به تصور معنا است. اما اگر معنای وضع را تعهد قرار

دادیم نتیجه دیری دارد.

بله لازمه یا حقیقت نظریه تعهد، دلالت تصدیقیه است؛ یعن مخاطب تصدیق منماید که متلم نسبت به اراده معنا، قصد جدّی
دانند. آقای خوئگویند حقیقتِ دلالت، تابع اراده نیست، دلالت وضعیه را دلالت تصوریه مدارد. اما مشهور به این جهت که م

(قدس سره) نیز مفرماید روی تمام مبان ـ اعم از تعهد و غیر آن ـ دلالت وضعیه، تصدیقیه است.

اشال حضرت استاد بر مسل تعهد

هر چند در هر وضع، نوع از تعهد وجود دارد؛ اما تعهد بر دو قسم است:

الف ـ تعهد اجمال ارتازی یعن اجمالا در ارتاز هر واضع تعهدی وجود دارد، اما مشل این است که متلم بسیاری از اوقات
به آن توجه ندارد؛ لذا در وضع، تعهد انشائ یا تفصیل وجود ندارد بله واضع تنها جعل ارتباط بین لفظ و معنا را ایجاد

منماید.

ب ـ تعهد تفصیل یعن در هنام انشاء بوید من متعهد مشود در زمان اراده این معنا از این لفظ استفاده کنم که قائل به تعهد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


باید این قسم را اثبات کند یعن بوید واضع با التفات به تعهد، آنرا بین لفظ و معن ایجاد مکند.

با این بیان روشن مشود، هم کلام مرحوم محقق خوئ (علیهالسلام) که ی از ادله تعهد را وجود وجدان نسبت به تعهد قرار
دادند صحیح است چنانچه مراد ایشان تعهد ارتازی اجمال باشد و هم کلام مرحوم والد (علیهالسلام) ما صحیح است که

مفرماید با مراجعه به عرف خصوصاً در اعلام مشاهده منمائیم که وجداناً چنین تعهدی وجود ندارد؛ چنانچه مراد ایشان تعهد
تفصیل باشد.

جمعبندی بحث

خلاصه بحث در مسل تعهد این شد که تمام اشالات مطرح شده نسبت به این نظریه را پاسخ دادیم؛ اما اشال که به نظر
خود ما نسبت به این مبنا رسید، به قوت خود باق است.

بازگشت به بیان ماهیت جعل بودن وضع

مسل چهارم: مسل چهارم «اعتبار» است. این مبنا مختار مرحوم محقق اصفهان (اعل اله مقامه الشریف) و به تبع ایشان
جمع از متأخرین است که مرحوم والد ما (رضوان اله تعال علیه) نیز همین مسل را اختیار فرمودهاند.

کلام مرحوم محقق اصفهان (علیهالسلام)

مرحوم محقق اصفهان (علیهالسلام) ط مقدمهای[1] ابتدا مفرماید هر چند در اختصاص ی لفظ خاص به ی معنای خاص
تردیدی وجود ندارد؛ اما در اینکه حقیقت این ارتباط چیست اختلاف وجود دارد که از حیث تصور پنج احتمال را متوان

مطرح نمود. در بین این احتمالات تنها احتمال پنجم خال از اشال است، لذا همین احتمال متعین خواهد شد.

احتمال اول: این علقه از امور واقع عرض است. ایشان مفرماید این احتمال مواجه با سه اشال است:

اشال اول مربوط به احتمال اول: «عرض» یا «محل» همانطور که در فلسفه بیان شده ـ اذا وجد وجد ف الموضوع ـ ،
نیازمند موضوع است؛ مثلا زمانکه قصد داریم بوئیم این دیوار سفید است، باید دیواری وجود داشته باشد تا سفید باشد.

در مانحن فیه نیز باید بوئیم زمانکه لفظ در عالم خارج یا ذهن موجود مشود، معنا نیز موجود خواهد شد؛ در حالکه این
حرف صحیح نیست. چرا که وضع، ایجاد علقه بین طبیع لفظ و طبیع معنا، با قطع نظر از وجود یا عدم وجود در خارج یا

ذهن است؛ کما اینکه بسیاری از الفاظ را تصور و استعمال نمنمائیم اما علقه بین لفظ و معنا برقرار است.

اشال دوم مربوط به احتمال اول: اگر علقه امر واقع باشد نباید به اختلاف انظار مختلف شود. پیش از این بیان شد که مرحوم
محقق عراق (علیهالسلام) مفرمود وضع امر واقع است و همین اشال به ایشان وارد بود که اگر واقع است چرا به اختلاف

ی لفظ نزد قوم بینیم یکه ممعنا اراده شود در حال لفظ در تمام عالم ی لازم است از ی شود. یعنانظار مختلف م
معنا و در نزد قوم دیر معنای دیری دارد.

 اشال سوم مربوط به احتمال اول: عرض نیز مانند سایر اجناس عالیه باید بر ماهیت موجوده در عالم عارض شود؛ در
حالکه در باب لفظ و معنا چنین چیزی را لازم نداریم.



احتمال دوم: این علقه از امور اعتباری ذهن است؛ نظیر اینکه وقت مگوئیم «الانسان کل» مراد، انسان موجود در ذهن که
همان مفهوم انسان است، مباشد.

که مقید به وجود در ذهن ما است، دلالت بر فلان معن وئیم لفظخواهیم بال این است مسلماً نمال احتمال دوم: اشاش
دارد؛ بله مگوئیم لفظ، دلالت بر مایع معین منماید چه لفظ در ذهن و چه در خارج موجود باشد.

احتمال سوم: این علقه از امور انتزاع باشد.

اشال احتمال سوم: شاخصه و معیار امور انتزاع این است که بتوانیم آنرا بر منشأ انتزاع حمل نمائیم؛ مثلا اگر بوئیم
«السقف فوق» از سقف، فوقیت را انتزاع منمائیم و امان دارد فوق را بر سقف حمل نمود.

اما در باب وضع، زمانکه واضع بین لفظ و معنا ایجاد علقه منماید، لازم است بتوانیم وضع واضع را منشأ انتزاع این
اختصاص قرار داده و بوئیم این اختصاص را از وضع واضع انتزاع کردیم؛ پس باید بوئیم «الوضع اختصاص»، در حالکه

نمتوان چنین حمل را انجام داد.

احتمال چهارم: این علقه از مقوله اضافه فلسف باشد؛ مثل اینکه بین شخص جالس و محل جلوس یا جالس دیری که در
کنارش حضور دارد، نسبت و اضافهای برقرار است.

اشال احتمال چهارم: هر چند وضع، مفهوم اضاف ذات طرفین ـ ی طرف لفظ و ی طرف معنا ـ است اما اینکه تمام موارد
این چنین از مصادیق مقوله اضاف فلسف باشند صحیح نیست؛ کما اینکه بین موضوع و محمول در قضایای حقیقیه اضافه و
نسبت وجود دارد اما از مقولات اضاف فلسف نیست. چرا که مقوله اضافه مقید به وجود در عالم خارج است یعن تا زمانکه

در عالم خارج دو جالس نداشته باشیم، بین آنها مقوله اضاف فلسف محقق نمشود.

احتمال پنجم: این علقه از امور اعتباری محض باشد. مرحوم محقق اصفهان (علیهالسلام) مفرماید امور اعتباری بر دو قسم
هستند:

الف ـ امر اعتباری که نیاز به سبب ـ طبق بیان مشهور ـ و موضوع ـ طبق بیان مرحوم نائین ـ دارد؛ مثلا در باب ملیت و
زوجیت شارع مفرماید باید «بعت» و «اشتریت» را بوئید تا موضوع یا سبب، برای اعتبار عقلا شود. سپس عقلا هم مگویند

زمانکه این سبب ذکر شد، این خانه از مل وی خارج و به مل دیری وارد مشود و شارع هم همین اعتبار را منماید.

ب ـ امر اعتباری که مباشری و قائم به نفس اعتبارکننده است و زائد بر آن چیزی نمخواهد. مرحوم اصفهان (علیهالسلام)
مفرماید وضع از قبیل همین اعتبار مباشری است؛ به این بیان که واضع نزد خود ارتباط بین لفظ و معنا را اعتبار کردهاست.

در نتیجه مرحوم اصفهان (علیهالسلام) وضع را از امور اعتباری محض و مباشری مداند.[2]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ مرحوم آقای خوئ (علیهالسلام) در محاضرات این مقدمه را ذکر نردهاند و صاحب منتق الاصول (علیهالسلام) نیز
مگوید این مقدمه هیچ ارتباط به نتیجه ندارد در حالکه به نظر ما این مقدمه به نتیجه مرتبط است.

حقيقة هذا الاختصاص و الارتباط، و أنه معن ال فو اختصاصه به، و إنما الإش ارتباط اللفظ بالمعن [2] ـ «لا ريب ف



ون من المقولات الواقعية‐ لا ما له مطابق فلام فيه: أن حقيقة العلقة الوضعية لا يعقل أن تأو أمر اعتباري. و تحقيق ال ،مقول
الأعيان، و لا ما كان من حيثيات ما له مطابق ف الأعيان‐ لأن المقولات العرضية‐ سواء كانت ذات مطابق ف الخارج، أو ذات
منشأ لانتزاعها واقعا‐ مما تحتاج إل موضوع محقق ف الخارج؛ بداهة لزومه ف العرض، مع أنّ طرف الاختصاص و الارتباط‐
و هما اللفظ و المعن‐ ليسا كذلك، فإنّ الموضوع و الموضوع له طبيع اللفظ و المعن، دون الموجود منهما، فإنّ طبيع لفظ

الماء موضوع لطبيع ذلك الجسم السيال، و هذا الارتباط ثابت حقيقة، و لو لم يتلفظ بلفظ الماء، و لم يوجد مفهومه ف ذهن أحد.
و منه يظهر: أنه ليس من الامور الاعتبارية الذهنية؛ لأن معروضها ذهن، بخلاف الاختصاص الوضع، فان معروضه نفس
الطبيع، لا بما هو موجود ذهنا كاللية، و الجزئية، و النوعية، و الجنسية، و لا بما هو موجود خارجا كالمقولات العرضية،

فتدبر...» نهاية الدراية ف شرح الفاية، ج‏1، ص: 44 به بعد.


