
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در جهت هفتم استطاعت بذلیه بود که اگر باذل مقداری از نفقه حج را بدهد و خود شخص بقیه را داشته باشد گفتیم فقها
اینجا را به منزله ی امر مسلم و ارسال مسلمات مدانند که اینجا استطاعت حاصل مشود، اما با این حال ادلهای هم بر آن

ذکر شده است. دلیل اول را خوانده و آن را پذیرفتیم.

دلیل دوم

دلیل دوم این است که ما مدانیم در استطاعت مالیه وجوب حج هست، در استطاعت بذلیه نیز وجوب حج هست، بوئیم
«ثبوت الحم ف المالیة و البذلیة یدل عل ثبوته للجامع بینهما»؛ حم برای آن قدر جامع بین این دو است همانگونه که در

واجب تخییری برخ یا مشهور مگویند: متعلق حم قدر جامع مشترک بین خصال کفاره است، بین ی از این افراد است،
بین همه این افراد است؛ یعن بوئیم درست است در ظاهر حم تعلق پیدا کرده به اطعام شصت مسین یا شصت روز روزه

گرفتن، اما در واقع قدر جامع متعلق واقع شده است. در اینجا نیز بوئیم حم برای قدر جامع بین این دو ثابت شده است.

دیدگاه محقق خوی(قدسسره)

محقق خوی(قدسسره) برای این مسئله به ارتاز عقلائ اشاره کرده و مفرماید: ما اینجا متوانیم به ارتاز عقلا رجوع کنیم،
به این بیان که مگوئیم این حج با استطاعت مال وجوب پیدا مکند، با استطاعت بذل هم وجوب پیدا مکند، «فیجب الحج

بالجامع بین المال الموجود و بین البذل الواف»؛ باید با آن قدر جامع بین این مال موجود و آن بذل هم وجوب پیدا کند و در
وجود جامع فرق نمکند که ما بوئیم همهاش استطاعت مال باشد، همهاش استطاعت بذل باشد و یا مرکب از این دو تا باشد؛

زیرا ملاک وجود الجامع است و آن جامعش متعلق است.

بنابراین در دلیل دوم ما سراغ این برویم که اصلا متعلق برای وجوب (و آن که تمام الملاک است) قدر جامع بین استطاعت
مال و بذل است، قدر جامع که شد فرض مرکب را هم شامل مشود؛ یعن در جای که هم مال است و هم بذل. اینکه

مرحوم خوئ اینجا ارتاز عقلا را مطرح مکند، ما در اصول از ارتاز عقلا و سیره عقلائیه بحث مکنیم که سیره عقلا کجا
حجیت دارد؟ مخواهند بویند در چنین موردی عقلا ارتازاً کشف از این مکنند که متعلق برای وجوب آن عنوان قدر جامع

است.[1]

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


اشال مرحوم حیم و ارزیاب آن

مرحوم حیم این دلیل را مورد خدشه قرار داده و مفرماید: ما قبول داریم که اینجا جامع متعلق برای وجوب است ول در
فرض که ی مقدارش بذل است و ی مقدارش مال است، از کجا ما یقین پیدا کنیم جامع موجود است؟ به بیان دیر، بین
جای که تماماً مل است و تماماً بذل، در حقیقت متعلق آن جامع است، اما در جای که مرکب از این دو تاست ما علم به

وجود جامع نداریم.

ایشان ی تنظیری کرده و مفرماید: اگر ی حم برای ی مقداری از حنطه که به حدّ کر رسیده باشد ثابت باشد، بعد همان
حم برای کرٍ من الشعیر هم باشد، اما آیا متوانیم بوئیم اگر در ی ظرف نصفش گندم است و نصفش شعیر است همان
حم ثابت است؟! نمشود این را گفت؛ یعن نمتوان گفت در ظرف که نصفش گندم است و نصفش جو است اما به حد

کریت هم مرسد، این حم برای اینها ثابت است، ما نحن فیه هم همینطور است.[2]

مشویم اگر ما بدانیم همان حیم داد آن است که اتفاقاً در همین مثال هم ملتزم متوان از این سخن مرحوم حکه م پاسخ
که به «کر من الحنطة» تعلق پیدا کرده، همان حم به «کرٍ من الشعیر» تعلق پیدا کرده و یقین داریم که فارق بین اینها از حیث

تعلق حم نیست (یعن اگر نصفش گندم و نصفش جو باشد) همان حم موجود است و نمشود بوئیم جامع وجود ندارد؛
یعن حتماً مثل مرحوم خوئ در همین مثال نیز ملتزم مشوند.

به بیان دیر؛ ی وقت مگوئیم این دو تا جامع ندارند، شارع آمده ی وجوب را برای «کر من الحنطه» قرار داده، ی وجوب
دیری را برای «کر من الشعیر» وجود دارد و جامع ندارد، اگر ندارند دو حم است و دو تا متعلق دارد، اینجا مگوئیم اگر

ظرف مرکب از این دو شد نه آن حم را دارد و نه این حم را دارد، روشن است، اما اگر شما (مرحوم حیم) جامع را پذیرفته
و مگوئید همان ملاک که در اطعام ستین مسیناً هست، همان ملاک در 60 روز روزه گرفتن هم هست و حم به جامع بینهما
تعلق پیدا کرده است، اگر مگوئید جامع تعلق پیدا کند، نتیجهاش این است که در باب کفاره اگر ی کس بیاید 30 مسین را

طعام بدهد، 30 تا هم روزه بیرد باید بوئیم اینجا کاف است و باید به این ملتزم شویم.

بنابراین آنجا بعض به خاطر اینکه جامع چنین نتیجهای را دارد مگویند نه، ی جامع انتزاع به إحدی الخصال تعلق پیدا
مکند، اما اینجا جامع حقیق ندارد، شارع مگوید یا برایم مطلوب این 60 مسین، یا 60 روز روزه گرفتن، یا بنده آزاد کردن.
یا مگوئیم اینها جامع ندارند اگر جامع ندارند تلیف روشن است؛ یعن یا 60 مسین، یا 60 روز روزه، یا ی بنده آزاد کن. لذا

ملفّق و مرکب دیر معنا ندارد، ول اگر قائل شدیم به اینکه جامع دارد و این وجوب به آن جامع تعلق پیدا کرده، اینجا نتیجه
قهریاش این مشود که اگر س روز روزه بیرید و 30 تا هم مسین طعام بدهید باید کفاره انجام بشود.

لذا اشال ما به مرحوم حیم این است که شما اگر مگوئید جامع دارد به این نتیجه باید ملتزم شوید، در همین کر من الحنطة،
کر من الشعیر، اگر جامع دارد و وجوب به آن جامع تعلق پیدا کرده، ارتاز عقلا مگوید مرکبش هم باشد همان حم تعلق پیدا

مکند، اما اگر جامع ندارد این فرمایش درست است بوئیم ی حم به «کرٍ من الحنطة» است و ی حم هم به «کرٍ من
الشعیر» است، اینها جامع هم ندارد و وقت جامع ندارد قدر مشترک و ملفق و مرکبش هم معنا ندارد.

در ما نحن فیه مستدل مثل مرحوم خوئ و جمع دیر، مگویند ما از ارتاز عقلا علم پیدا مکنیم به اینکه متعلق وجوب آن
جامع است، اگر چنین چیزی را پذیرفتیم باید نتیجهاش را هم بپذیریم که در صورت که ملفق و مرکب هم شد آن جامع موجود

است، جامع باید موجود بشود؛ 1) در ضمن استطاعت مالیه کامله موجود مشود، 2) در ضمن استطاعت بذلیه کامله موجود
مشود، 3) مرکب از بذل و مال هم موجود مشود.



ما گاه اوقات از ارتاز عقلا متعلق حم آمر و شارع را متوانیم بفهمیم که متعلق چیست، لذا اینطور نیست که بوئیم ما
هستیم و ظاهر، ظاهر یا استطاعت مالیه کامله است یا استطاعت بذلیه کامله است و ما هم که علم غیب نداریم جامع چیست؟!

به تعبیر امام خمین(قدسسره) گاه در بعض از بحثهایشان مرقوم فرمودند که این مشود جمود حنبل، اینطوری بخواهد در
فقه به میدان آید مشود جمود حنبل، این ی جامع دارد و آن قدر جامع متعلق برای وجوب است. این هم دلیل دوم که نته

اجتهادی بسیار خوب داشت که حتماً توجه نمایید.

دلیل سوم

دلیل سوم برای این مدعا این است که مگویند: نصوص و روایات استطاعت بذل دلالت بر این دارد که «بذل»، موضوع
وجوب حج را درست مکند؛ یعن با این روایات استطاعت بذل مآئیم در آن ادلهای که دلالت بر اعتبار ملیت برای خود

انسان دارد تصرف کرده و مگوئیم آن روایات که در آنها آمده: «له زاد و راحلةٌ»، با این روایات استطاعت بذلیه مگوئیم «له»
بهعلاوه اینکه «بذل له»، آن هم همین حم را دارد.

بنابراین مستدل مگوید: صناعت اجتهادی اینجا همین است که ما ی ادلهای داریم که اگر ما بودیم و آن ادله مگفتیم «له زاد
و راحله، عنده ما یحج به»، که ظهور در مالیت برای خودش دارد، اما عبارت: «عرض علیه الحج» در روایات حج بذل، قرینه

مشود بر اینکه آن توسعه پیدا کند و بعد که توسعه پیدا کرد نتیجه این مشود آنچه در استطاعت معتبر است قدرت مال است
و این قدرت مال، گاه انسان همهاش را داشته باشد یا همه را به او بذل کنند یا مرکب از این دو تا باشد.

اشال مرحوم حیم و ارزیاب آن

مرحوم حیم مفرماید: بله، ما قبول داریم ادله مگوید: «له زاد و راحله»، این ادله استطاعت بذلیه هم توسعه مدهد، اما
توسعهاش به این مقدار است که دو مصداق برای استطاعت درست مشود: ی استطاعت مالیه کامله و ی استطاعت بذلیه
کامله، اما مرکبهاش را از کجا آوردید؟! خود توسعه که نمتواند برای ما مرکب درست کند و توسعه فقط به همین مقدار است.

لذا ایشان مفرماید: از روایات استطاعت بذل اگر شما ی عنوان را به عنوان قدرت مالیه استخراج کرده و مگفتید:
«مستطیع» یعن آن کس که قدرت مالیه دارد، بعد این حاکم بر آن ادله اولیه مشد، مگفتیم قدرت مالیه؛ چه مال خودت باشد
و چه به تو بذل کرده باشند و چه مرکب باشد، اگر از ادله استطاعت بذلیه ما مسئله قدرت مالیه را استخراج مکردیم و استنباط

مکردیم، این سخن درست بود و حال آن که ما نمتوانیم قدرت مالیه را استنباط کنیم.

شاهد این مطلب آن است که اگر کس مال را به انسان هبه کند نه برای حج، بله به صورت مطلق هبه کرده و بوید: من
مخواهم این مال را به شما هبه کنم و او هم مداند اگر این هبه را قبول کند قدرت مال برای حج پیدا م کند، احدی از فقها

فتوا نداده که قبول این هبه واجب است. لذا اگر ملاک قدرت مالیه باشد اینجا باید در مسئله هبه بوئیم قبول هبه باید واجب
باشد.[3]

از این فرمایش مرحوم حیم جواب روشنتری مشود داد و آن این است که ما قدرت مالیه به بذل را استنباط مکنیم این را که
نمتوانید منر شوید؛ یعن از روایات بذل و عبارت «عرض علیه الحج»، مفهمیم که اگر قدرت مال ناش از بذل شد این در
استطاعت کاف است. وقت قدرت مال ناش از بذل شد چه تمامش و چه بعض آن. به بیان دیر مرحوم حیم مگوید: ما از

این روایات بذل قدرت مال عل نحو الاطلاق را نمتوانیم استفاده کنیم؛ چون مسئله هبه نقض مشود، ول متوانیم بوئیم اگر
بذل منشأ قدرت مال شد؛ چه کاملا و چه بعضاً. بنابراین این اشال ایشان نیز کنار رفته و به نظر ما این دلیل سوم نیز دلیل



تام است.

جمعبندی سه دلیل

تا اینجا هم دلیل اول، هم دوم و هم دلیل سوم را تمام دانستیم، دلیل را مرحوم والد ما قبول نرد، دلیل دوم را محقق
خوئ(قدسسره) قبول کرد و مرحوم حیم قبول نرد، دلیل سوم را نیز مرحوم حیم قبول نرد، ول ما با این بیان که عرض

کردیم پذیرفتیم. عبارت: «عرض للحج» چه به نحو هبه باشد و چه به نحو اباحه، مثلا باذل بوید این ماشین خودم هست و زاد و
راحله را به تو مدهم برو حج، اینجا مشود «عرض علیه الحج»، البته بعدا خواهیم گفت که کس مگوید: من این پول را نذر
کردم برای شما، حالا اینجا که نذر است پول هم مال آن آدم مشود و واجب الحج مشود، ی کس مگوید من مخواهم به

شما هبه کنم، اینجا فقها مفرمایند: قبولش واجب نیست، وقت قید حج را نیاورد قبولش واجب نیست.

بنابراین مطلق قدرت مال را نمشود استفاده کرد؛ چون دلیل حاکم بالأخره از مدلول خودش نمتواند زائد بر مدلول خودش
باشد، مدلول خودش قدرت مالیه در مسیر حج و مقید بالحج است روی همه مبان در باب حومت، اما دلیل حاکم نمتواند

زائد بر مدلول خودش دلالت کند، مدلول خودش قدرت مالیه ناش از بذل است.

دلیل چهارم

مرحوم والد ما این دلیل را ذکر کرده و مفرماید: ما از این نصوص بذل اطلاق را استفاده مکنیم، نصوص بذل «عرض علیه
الحج» است، بوئیم «عرض علیه»؛ تمام نفقه حج یا بعض نفقه حج، بعد مفرماید: آن صحیحه علاء (که قبلا هم روایتش را
مفصل خواندیم) «المستفاد منها ان یون له ما یحج به»، «عرض علیه الحج» یعن ی مال دستش بیاید که بتواند با آن حج

برود، «الشامل للاباحه و ینطبق» بر استطاعت مرکبه، آنجای که بعضیش بذل باشد و بعضیش مل باشد از آن استفاده
مشود.[4]

به نظر ما شاید بتوان گفت این دلیل از همه این ادله محمتر باشد؛ یعن ادله بذل اطلاق دارد؛ «سواء بذل له تمام النفقة أو بعض
النفقة»، ما نیازی به این استدلالهای دیر که ی مقدار در پیچ و خم اجتهادی هم بیفتد نداریم. خود روایات بذل اطلاق دارد از

گوید من یم کس خودش از ده میلیون، نُه میلیون دارد و ی که کس ر، آنجایشود. به بیان دیاطلاقش استفاده م
میلیون مدهم برای حج، آیا اینجا صدق «عرض علیه الحج» نمکند؟ بله، این مقدار «عرض للحج» است.

به بیان دیر؛ «عرض علیه الحج» دو فرع دارد: 1) آنجای که خودش هیچ ندارد و تمام نفقة الحج را باذل مدهد. 2) در جای که
خودش ی مقداری دارد و بقیة نفقة الحج را باذل مدهد که در هر دو مورد صدق «عرض علیه الحج» مشود و همین مقدار
کاف است. بنابراین در جای که بقیه پول حج را مدهد صدق «عرض علیه الحج» مکند و لذا «عرض» هم مگوید: الآن هم

بقیه پول حج را به تو دادند پس برو حج را انجام بده و عرف هم به راحت این را مفهمد.

جهت هشتم: بررس لزوم نفقه عیال بر باذل

هشتمین جهت آن است که آیا نفقه عیال در این مدت که این شخص مخواهد برود حج و برگردد، این نفقه عیال هم بر عهده
باذل است یا خیر؟ مرحوم سید در کتاب عروه مفرماید: معتبر است؛ یعن اگر باذل پول رفت و برگشت مبذول له را بدهد اما

نفقه عیال را بذل نند در اینجا حج واجب نیست.[5] صاحب جواهر(قدسسره) مفرماید: اجماع قائم است بر اعتبار بذل نفقه و
مؤونه عیال، اما اگر این اجماع را نداشتیم در اینجا متوانستیم بوئیم لازم نیست نفقه عیال را بپردازد.[6]



نتهای که اینجا وجود دارد این است که بوئیم روایات که در استطاعت بذلیه است از این روایات چه استفاده مشود؟
هیچکدام از روایات استطاعت بذلیه، متعرض مسئله نفقه عیال نشدند و این روایات «خالیةٌ و غیر متعرضة لمسئله نفقة العیال».

دیدگاه محقق خوی(قدسسره)

مرحوم خوئ مفرماید: حال که روایات متعرض این نیست ما باید سراغ قاعده رفته و ببینیم قاعده چه اقتضای مکند؟ به بیان
دیر، این شخص که مخواهد حج برود دو فرض دارد: یا انفاق عیال بر او واجب است و الآن که بخواهد حج برود این انفاق

را ندارد، یا اینکه اصلا انفاق بر او واجب نیست و خودش دستش خال است، قوت یومیه اش را هم باید کس دیری به او
بدهد. حال کس مگوید: پول حج را به تو مدهم برو حج و انفاق بر او واجب نیست روشن است، وقت بر خود حاج انفاق

عیال واجب نباشد، بر این باذل هم مسلم انفاق و مؤونه عیال را نباید بپردازد.

اما در جای که انفاق بر این شخص واجب است و الآن اگر بخواهد با پول که باذل بذل مکند به حج برود این انفاق محقق
نمشود، مرحوم خوی در اینجا هم نمفرماید که این انفاق بر باذل واجب است، بله مگویند: اینجا قاعده تزاحم بین اینکه

این شخص بماند و خودش به عیال خودش انفاق کرده و مخارج زندگ اینها را دربیاورد و به اینها بدهد و بین مسئله وجوب حج
تزاحم به وجود مآید و بعید نیست که ما در اینجا مگوئیم انفاق به عیال اهم از وجوب حج است، از باب اینکه این حق الناس

است و در تزاحم بین حق الناس و حق اله، حق الناس مقدم است.[7]

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «لو كان له بعض النفقة فبذل له البقية و المتمم يجب عليه القبول أيضاً لصدق الاستطاعة بذلك، لأن الاستطاعة لا تنحصر
ببذل تمام النفقة، بل لو بذل له المتمم يصدق أن عنده ما يحج به أو يجد ما يحج به، هذا مضافاً إل الارتاز العقلائ، بيانه: أن

الحج يجب بالاستطاعة المالية و كذلك يجب بالاستطاعة البذلية، فيجب الحج بالجامع بين المال الموجود الواف للحج و بين البذل
الواف للحج، و العبرة بتحقق الجامع، و لا فرق ف وجود الجامع بين وجوده ف ضمن كل فرد مستقلا أو منضماً فإن الميزان

وجود الجامع، و لا إشال ف تحققه بوجوده ف كل فرد بالاستقلال أو بضم بعض الفردين بالفرد الآخر.» موسوعة الإمام الخوئ؛
ج26، ص: 130.

[2] ـ «و ربما يستدل له: بأن ثبوت الحم ف الاستطاعة المالية و البذلية يدل عل ثبوته للجامع بينهما. و فيه: أنه و إن سلم لن
لم يثبت وجود الجامع مع التبعيض، كما يتضح بملاحظة النظائر. فإن ثبوت حم لر من حنطة و كر من شعير لا يدل عل ثبوته

لنصف كر من الحنطة و نصف كر من الشعير.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 132.
[3] ـ «أو يستدل له: بأن ما ف النص: من أن المبذول له مستطيع، يدل عل أنه مستطيع حقيقة. و حينئذ يتعين صرف ما دل

بظاهره عل اعتبار الملك ال اعتبار القدرة المالية، سواء كانت بالبذل أم التمليك أم بهما. و فيه: أن الجمع بينهما يمن أن يون
بجعل الاستطاعة ذات فردين مل و بذل‐ كما هو ظاهر الأصحاب‐ و يقتضيه بناءهم عل عدم وجوب قبول الهبة إذا لم تن

لخصوص الحج، إذ لو كان المراد من الاستطاعة المالية القدرة عل المال‐ كما ذكر المستدل‐ لوجب قبول الهبة، لحصول
القدرة بمجرد إنشاء التمليك، كما أشرنا إليه آنفاً.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 132.

[4] ـ «و الحق ان صحيحة العلاء الت ه الأصل ف الحم تدل عل ثبوته ف هذا الفرض أيضا فإن المعيار المستفاد منها هو
ان يون له ما يحج به بالمعن الشامل للإباحة و هذا المعيار ينطبق عل الاستطاعة المركبة ف عرض انطباقها عل الاستطاعتين

بمعن انه لا يستفاد حم المقام من حمهما بل بمعن استفادة الجميع من نفس ذلك العنوان فله أنواع ثلاثة من دون ارتباط
لأحدها بالآخر و عليه فمقتض إطلاق الصحيحة وجوب الحج ببذل البقية.» تفصيل الشريعة ف شرح تحرير الوسيلة ‐ الحج؛

ج1، ص: 184.
[5] ـ «و لو بذل له نفقة الذهاب فقط و لم ين عنده نفقة العود لم يجب و كذا لو لم يبذل نفقة عياله إلا إذا كان عنده ما يفيهم



إل أن يعود أو كان لا يتمن من نفقتهم مع ترك الحج أيضا.» العروة الوثق (للسيد اليزدي)؛ ج2، ص: 445، مسأله 34.
[6] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج17، ص: 264.

[7] ـ «السادس: هل يعتبر نفقة العيال ف الاستطاعة البذلية أم لا؟ ذكر المصنف أنه لو لم يبذل نفقة العيال لم يجب الحج، و لا
يخف أن نصوص البذل غير متعرضة لنفقة العيال فلا بدّ من الرجوع إل ما تقتضيه القاعدة، فإن كان الإنفاق واجباً و السفر يمنعه
من الإنفاق، يدخل المقام ف باب التزاحم و يقدم الأهم، و لا يبعد أن يون الإنفاق عل العيال أهم لأنه من حقوق الناس. نعم، إذا لم

يتمن من الإنفاق عليهم أصً حت مع عدم السفر بحيث يون الإنفاق متعذراً عليه حج أو لم يحج يقدم الحج بلا إشال لعدم
المزاحمة حينئذ، و إذا لم ين الإنفاق واجباً و لن كان عدم الإنفاق حرجياً له لا يجب الحج لنف الحرج.» موسوعة الإمام

الخوئ؛ ج26، ص: 131.


