
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » وضع »

در تاریخ ۲۷ آبان ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 31 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

استدلال به برخ آیات برای اثبات واضع بودن بشر و بررس آن

برخ آیات که بر واضع بودن خدای تبارک و تعال دلالت مکرد را بیان نمودیم. در مقابل آیات وجود دارد که از این آیات برای
واضع بودن بشر استفاده شدهاست.

برخ از این آیات عبارت است از «قال قَدْ وقَع علَيم من ربِم رِجس و غَضب ا تُجادِلُونَن‏ ف‏ اسماء سميتُموها انْتُم و آباوكم ما
هال لنْزما ا مكآباو و نْتُموها اتُميمس ماءسا لاا هوند ندُونَ مبرين‏»[1]، «ما تَعنْتَظالْم نم معم ّنوا ارلْطانٍ فَانْتَظس نبِها م هال لنَز

ماءسا لاا نْ هون‏»[2] و «الَمعالنَّاسِ لا ي ثَركا نل و ِمالْقَي كَ الدِّينذل اهيا لادُوا ابتَع لاا رما هل لاا منِ الْحلْطانٍ اس نبِها م
سميتُموها انْتُم و آباوكم ما انْزل اله بِها من سلْطانٍ انْ يتَّبِعونَ الا الظَّن و ما تَهوى انْفُس و لَقَدْ جاءهم من ربِهِم الْهدى»[1]. شاهد

این است که خداوند مفرماید شما و پدرانتان این نامذاری را انجام دادهید.

جواب از استدلال به این آیات روشن است؛ چون اولا خداوند متعال نمفرماید این اسماء را وضع نمودید بله مفرماید نام
که اینها واقعاً خدا نیستند و نباید چنین نامپرستیدند، گذاشتهاید؛ در حالت مکه به عنوان ب یا چوبهائ خداوند را بر سن

برای آنها انتخاب منمودید.

ثانیاً ذیل هر سه آیه این تعبیر وجود دارد که (ما نزل اله بها من السلطان) در این اسماء سلطان از ناحیه خدا نازل نشده و این
ه شما به کسقرار داده‌ نشده است، دوم این فرماید بر این عمل شما سلطان و حجتخداوند متعال م :دو احتمال دارد، اولا
خدا اطلاق مکنید که هیچ قدرت و سلطنت ندارد و هیچ اثری از او ظاهر نمشود. بنا بر هر کدام ی از این دو احتمال، این
آیات دلالت ندارد بر اینه واضع الفاظ بشر است. لذا این نوع آیات دلالت بر اینکه بشر این نام را برای معنای واقع آن وضع

کرده باشد، ندارد.

کلام مرحوم شهید صدر (رحمهاله)

مرحوم شهید صدر رضوان اله علیه چهار مبعد برای واضع بودن بشر ذکر کردهاند که برخ صحیح و برخ محل اشال
هستند:

مبعد اول: در انسانهای ابتدائ مثلا بین حضرت آدم و حواء، قدرت تفهیم و وضع الفاظ برای معان، تنها به طریق الهام از
جانب خدای تبارک و تعال امان دارد و اگر چنین نباشد معلوم نیست چه کس به آدم گفت آدم و چه کس به حوا گفت حوا.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2238
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


لذا واضع خدای تبارک و تعال است و بشر اعتبار مستقل در این مسئله ندارد.

که به اعتباری بودن وضع قائل هستند، در حقیقت اعتبار اختلاف دارند که مجموعاً در این بحث شش مسلمبعد دوم: کسان
قدرت درک این مسال شود که بشر ابتدائواضح م این مسال ت و... وجود دارد. با بررسمانند تنزیل، هو هویت، علامی

دقیق و عمیق را ندارد؛ لذا باید ابتدا اصل آن از ناحیه خداوند وضع شود و در ادامه بشر با رشد فری، تطور اجتماع به آنها
برسد.

جواب این مبعد خیل روشن است چون مگوئیم هر چند این عناوین دقیق و عمیق وجود نداشتهاست اما اصل آن در زمان
بشر اولیه وجود داشتهاست؛ مثلا هر چند بشر در ابتدا چیزی به نام اعتبار و حقیقت ارتباط بین لفظ و معنا را متوجه نبودهاست،

اما با یدیر این قرار را گذاشتند که اگر خواستیم این مایع را اراده کنیم بوئیم آب.

مبعد سوم: در این مبعد از آنچه که سابق گفتند بازگشته و مفرماید سلمنا انسانهای اولیه قدرت درک این قضایای دقیقه را
داشته باشند؛ اما چونه و با چه الفاظ قدرت تفهیم به دیری را داشتند؟ مثلا اگر بخواهد بوید این لفظ را برای این معنا وضع

کردم و بین ما این قرار باشد، هر کدام نیاز به الفاظ دارد که این کار با اشاره و امثال آن قابل انجام نیست؛ چون قصد داریم
لفظ را بوئیم و معنائ را اراده کنیم و نیاز به جعل دارد.

البته با این بیان که بوئیم خداوند متعال قدرت به انسان دادهاست که بتواند هر لفظ را که اراده کرد جعل کند، این معنا با
واضعیت بشر صحیح است؛ اما الهام که مرحوم نائین و مرحوم آقای صدر بیان مکنند، الهام آن لفظ خاص توسط خداوند

متعال است؛ تا در نتیجه واضع خداوند تبارک و تعال بشود.

مبعد چهارم: اگر واضع بودن خدای تبارک و تعال را کنار بذاریم، واضع بودن بشر از دو حال خارج نیست و هر دو احتمال
ضعیف هستند:

الف‐ تمام بشر ابتدائ به این مائع آب گفتهاند: این احتمال دارای دو صورت است:

الف‐1- یا هم تعمداً توافق مکنند: این احتمال به این جهت ضعیف است که توافق در بین بشر اول اصلا معنا
شود ولبسته م ّبینیم قراردادهائنداشتهاست؛ کما اینکه در دنیای متمدن حال حاضر هم توافق چندان معنا ندارد؛ چرا که م

برخ مخالفت مکنند.

الف‐2- یا صدفةً‐فاعل مشخص است اما علت غائ ندارد‐ خواه در ی مجلس، خواه در مجالس متعدد، این اتفاق پیش
مآید: این احتمال از احتمال تعمد هم ضعیفتر است چرا که در زندگ روزمره، کارهای که به حسب اتفاق پیش مآید بسیار

کم و افعال تعمدی بسیار زیاد هستند. این احتمال بر حسب قانون حساب احتمالات بسیار ضعیف و غیر قابل توجه است.

ب‐ ی نفر به این مائع آب گفتهاست و دیران از او تبعیت کردهاند: این احتمال به این جهت ضعیف است که در انسان بدوی
اصلا مسئله رئیس و مرئوس یا تابع و متبوع مطرح نبودهاست و این اعتبارات در طول تاریخ بشر حاصل شدهاست، لذا تبعیت

معنا ندارد.[4]



تحقیق در بحث

آنچه به عنوان تحقیق به ذهن مرسد این است که هر چند در بدو خلقت بشر، خدای تبارک تعال به آدم گفت آدم یا به حوا
گفت حوا یا جبال، بحار و... را وضع کرد، اما در ادامه بشر تقلیداً من اله وضع را انجام مدهد؛ لذا صحیح نیست که بوئیم

در حال حاضر هم خداوند متعال واضع است، مخصوصاً در اعلام شخصیه و در اختراعات. مرحوم شهید صدر (رحمهاله) هم
همین احتمال را تقویت مکنند.

مثلا شخص که چیزی را اختراع مکند خودش برای آن اسم مگذارد یا در اعلام شخصیه واضع خود انسان است که برای
فرزندش اسم را قرار مدهد.

یا مثلا همانگونه که خداوند اجسام عالم را تویناً خلق مکند و در ادامه بشر تقلیداً من اله مجسمهای را درست مکند یا
نقاش و تصویری از این منظرهای ترسیم مکند و نمتوانیم بوئیم اینها را خداوند ساخته است، مانحن فیه هم چنین است.

بله چون خدا انسان را خلق کرده و به او قدرت و اراده دادهاست، از این جهت انتساب به خدا هم دارد ول این فعل الآن فعل
بشر است. خداوند نفس به انسان دادهاست که این نفس قدرت خلق دارد؛ لذا شما در ذهن خود متوانید قضیهای نوران یا

خدای ناکرده قضیهای شیطان را تصور کنید.

لزوم توجه به نفس و امورات آن

هر میزان که انسان بتواند نورانیت نفسش را به سبب توجه به مبدأ نور که خدای تبارک و تعال و مظاهر نوریه که پیامبر اکرم
(صل اله علیه وآله) و ائمه معصومین (علیهم السلام) هستند، بیشتر خلق کند، سیر صعودی و تامل پیدا مکند.

در مقابل هر میزان که انسان نفسش را با صور شیطان مشغول کند؛ مثلا در نفسش فر کند که روزی مخواهم رئیس شوم یا
روزی مخواهم اول متمول عالم شوم یا فلان امور را روزی داشته باشم و شهوات نفسان را هر روز در ذهنش مرور کند، روز

به روز تنزل پیدا مکند. در روایات نیز وارد شدهاست که «فَن واعظاً لنَفْسك‏»[5] و ی معنای دقیقش همین مطلب است.

اگر نفس توجه پیدا کرد که بوید مر این عمر چقدر است؟ انسان با دنیا طلب و شهرت طلب کجا را مخواهد بیرد و به چه
برسد؟ من برای چه به وجود آمدم؟ باید چه چیزهای را دنبال کنم؟

ی دیر از مصادیق نور علم است. البته علم که طبق تعبیر روایات نور باشد[6]، پس واقع علم این اصطلاحات و الفاظ
نیست. اگر کس هزاران جلد کتاب را حفظ باشد عالم نیست. علم یعن واقع به ما نشان داده شود پس اگر به واقع رسیدیم

معنای آن علم است؛ اما اگر ذهنمان را از اصطلاحات و الفاظ پر کردیم اسمش علم نیست.

این قدرت نفس انسان است که ما از آن استفاده نمکنیم. گاه اوقات نشستیم به جای اینکه فر کنیم خدایا چرا ما از تو
دوریم و چه زمان قرار است به تو نزدی شویم؟ چه زمان وجودم مخواهد وجود نوران بشود؟ چه زمان از این دنیا و حب
آن رها شوم؟ بیشتر در این جهات مقابل سیر مکنیم. اینکه بزرگان و اساتید ما کتابهای راجع به معرفة النفس نوشتند، از این

جهت است که با شناخت نفس تامل برای انسان میسر مشود و بدون آن تامل معنا ندارد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ اعراف، 71.
[2] ـ یوسف،40.

[3] ـ نجم، 23.
[4] ـ «منها‐ انه كيف قدر لإنسان ما قبل اللغة البدائ أن يلتفت إل إمانية الاستفادة من الألفاظ و وضعها بإزاء المعان لو لا
إلهام من اله تعال و تدخل منه بهذا الشأن. و منها‐ ان ظاهرة اللغة ف ضوء المسالك المعروفة ف تفسير الوضع تتطلب درجة

بالغة من النضج الفري و التطور الاجتماع تؤهل الإنسان البدائ لفهم معان التعهد و الالتزام أو الجعل و الاعتبار مع ان مثل
مراحل متأخرة عن صيرورته إنسانا اجتماعيا قادرا عل إنما حصل للإنسان ف و الاجتماع هذه المرتبة من النضج العقل

التفهيم و نقل أفاره إل الآخرين. و منها‐ أنه لو سلم إدراك إنسان ما قبل اللغة لمثل هذه القضايا المعنوية الدقيقة مع ذلك يقال:
حد القضايا الساذجة المحسوسة ف ار لأنها ليست علتلك الأف كيف قدر لهذا الإنسان أن يفهم الآخرين و يتفاهم معهم و يتفق ف

الخارج ل يمن التفاهم عليها بالرموز و الإشارات. و منها‐ أنه كيف نفسر اتفاق مجموعة من الناس عل لغة معينة فهل كان
المعين و لفظة الهواء بإزاء المعن أذهانهم صدفة أن لفظة الماء يناسب وضعها بإزاء المعن ذلك من باب أنهم جميعا قد انقدح ف
الآخر و هذا، و ان ذلك حصل عند أحدهم ثم أتبعه فيه الآخرون و التزموا بقراره؟ اما الأول فبعيد جدا بحساب الاحتمالات. و اما
فان حالة التبعية الجماعية لرئيس أو شيخ عشيرة مثلا إنما حصلت ف ،فغير متناسب مع وضع إنسان ما قبل اللغة البدائ ،الثان

تاريخ الإنسان متأخرا عن ظاهرة اللغة بثير.» بحوث ف علم الأصول، ج‏1، ص: 85.
هال كَ ورونَ ظَاهباقري منَّهكَ فَالَيع مهاعمتنَّكَ اجغُري  قَلْبِكَ و كَ ونَفْسظاً لاعو نَف ظُ النَّاستَع تلَسذَا جا مهضعب قَال [5] ـ «و

رقيب علَ باطنكَ.» مجموعة ورام، ج‏1، ص: 235.
[6] ـ «قَال الصادِق ع...الْعلْم نُور يقْذِفُه اله ف قَلْبِ من يشَاء...» مصباح الشريعة، ص: 16.


