
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۲۵ آبان ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 29 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

جهت پنجم: بررس وثوق مبذولله به عدم رجوع باذل

ی از جهات که در استطاعت بذلیه باید بحث بشود این است که آیا برای مبذول له وثوق و اطمینان به عدم رجوع باذل به بذل
خودش لازم است یا نه؟ یعن بوئیم استطاعت بذلیه در زمان موضوع برای وجوب حج است و حج را بر انسان واجب مکند
که مبذول له اطمینان داشته باشد که باذل در بذل خودش رجوع نمکند؛ زیرا باذل، یا به نحو تملی این بذل را انجام مدهد که

مشود عقد جایز، یا به نحو اباحه این بذل را انجام مدهد و هر لحظه که اراده کند متواند رجوع به بذلش کند.

بنابراین باذل، متواند از بذل خود برگردد؛ زیرا این بذل یا به صورت تملی است یا اباحه، اگر اباحه باشد خیل روشن و آسان
است و تملی هم که باشد به نحو تملی لازم نیست، بله تملی جایز است. حال آیا در اینجا مبذول له در صورت واجب

الحج مشود که وثوق و اطمینان داشته باشد به اینکه باذل رجوع نمکند و در نتیجه اگر ما این شرط (یعن وثوق مبذول له به
عدم رجوع باذل در بذل خودش) را معتبر بدانیم، بوئیم اگر اطمینان به عدم رجوع داشت، موضوع برای وجوب حج مشود،

اما اگر ش داشت (مثلا بوید: من نمدانم این آدم رجوع مکند یا نه؟) اینجا وجوب حج تحقق پیدا نند. البته باید توجه
،«ُنفقت و عل گوید: «حجاین باذل که م ذب» هم بیاورم؛ یعناوقات کنار کلمه «وثوق»، «عدم الظن بال داشت که گاه

بعض گفتند باید ظن به کذب این نباشد. اینجا بحث در این است که آیا این معتبر است یا نه؟

دیدگاه فقیهان در مسئله

سه دیدگاه در این مسئله وجود دارد:

1. ی قول دیدگاه فقیهان همانند صاحب مدارک و امام خمین(قدسسره) است که مگویند وثوق معتبر است.

2. قول دوم را مرحوم سید در عروه و جمع مگویند که «لایعتبر الوثوق»؛ چه وثوق داشته باشد و چه وثوق نداشته باشد حج
واجب مشود. از مجموع کلمات مرحوم والد ما نیز همین قول دوم استفاده مشود که وثوق معتبر نیست.

3. قول سوم این است که اگر به نحو تملی باشد وثوق معتبر نیست، اما اگر به نحو اباحه باشد وثوق معتبر است. جمع از
محشین عروه مثل محقق نائین(قدسسره)، مرحوم بروجردی، مرحوم گلپایان و جمع از محشین عروه همین نظریه سوم را

قائل شدند. در ادامه قبل از بیان ادله، باید مقداری محل نزاع روشن و منقح بشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


تبیین جایاه بحث

برای تبیین جایاه بحث باید به سه نته توجه داشت:

نته اول

در جای که کس علم به رجوع دارد در آنجا مسلم حج واجب نیست؛ یعن باذل گفته «حج و عل نفقت» یا حت نفقه را هم
داده اما مداند دو روز بعد برمگردد و رجوع به بذلش مکند. لذا در جای که وثوق به رجوع دارد بحث نیست، در جای که

وثوق به عدم رجوع هم دارد هم محل بحث نیست؛ یعن مطمئن است که باذل رجوع نمکند. پس مسلم واجب الحج است.

بحث فقط در فرض ش است؛ یعن محل نزاع در جای است که باذل گفته «حج و عل نفقت» (که به تعبیر مرحوم شاهرودی
مسلّماً قول تنها به درد نمخورد، هیچ فقیه نمگوید با گفتن موضوع استطاعت محقق مشود، بله باذل باید نفقه را هم بدهد

و اعطای نفقه نیز لازم است)، یا اینکه الآن نفقه را هم داده اما نمدانیم قبل از آنکه شروع به حج کند از این بذلش برمگردد یا
نه؟ بنابراین ی جهت در محل نزاع که فرض محل نزاع، ش است.

نته دوم

گوید: من با این پول بذلشخص م گاه اگر باذل رجوع در بذل کند؛ یا خوف تلف نفس است یا خوف تلف نفس نیست؛ یعن 
حج را شروع مکنم، اگر این آدم در اثناءش رجوع به بذل کرد:

1. فرض اول آن است که مبذولله مگوید: جان من در خطر مافتد و خوف تلف نفس دارد.

2. فرض دوم آن که اگر رجوع به بذل کرد مقترن به خوف تلف نفس نمشود.

فرض اول از محل نزاع خارج است؛ یعن در جای که مگوید: اگر باذل از بذلش برگردد و رجوع به بذلش کند، من خوف تلف
نفس دارم که این حرام است؛ یعن نه اینکه فقط حج بر او واجب نیست، بله رفتنش به حج حرام است و مجرد خوف تلف

نفس موجب حرمت این سفر مشود و حق ندارد برود.

نته سوم

محل نزاع در مورد حم ظاهری وجوب حج است؛ یعن بحسب الواقع وقت این بذل کند حج واجب است و وثوق به عدم
رجوع، بحسب الواقع نقش نداشته و بحسب الواقع چنین شرط برای وجوب حج نیست، منته الآن بحث ما در ی حم

ظاهری است.

مرحوم حیم مفرماید: «ثبوت الوجوب واقعاً بتحقق البذل واقعاً»، اگر ما محور نزاع را حم واقع قرار داده و بوئیم به
حسب الواقع، اگر بذل واقع باشد حج واجب مشود و اگر واقعاً نباشد حج واجب نیست، «فلا ینبغ التأمل ف أن النصوص

و الفتاوی متفقةٌ عل ثبوت الوجوب بمجرد البذل واقعاً»؛ فتاوا و نصوص مگوید به مجرد بذل این وجوب واقع مآید و
ارتباط به وثوق و علم و عدم علم ندارد.[1]

م ظاهری است؛ یعنکنیم این بحث که آیا وثوق معتبر است یا نه، نسبت به حیم استفاده مبنابراین از این عبارت مرحوم ح



مخواهیم ببینیم کس که وثوق نداشته و ش دارد که آیا باذل در بذلش رجوع مکند یا نه، آیا ظاهراً باز بر این شخص حج
واجب است یا نه؟ وگرنه چون وجوب واقع قیدش بذل واقع است، حال اگر کس وثوق داشت به اینکه این رجوع مکند حج
نرفت و بعد معلوم شد که این رجوع نرده، آنجا واقعاً حج بر او واجب مشود و بر ذمه او استقرار پیدا مکند. لذا در اینجا باید

بوئیم بحث در این است که الآن این وجوب ظاهری در فرض ش برای این شخص ثابت است یا ثابت نیست؟

بذل واقع ندارد و موضوع برای وجوب واقع به آن وجوب واقع بنابراین وثوق و علم و عدم وثوق و عدم العلم هیچ ارتباط
است، پس این نزاع چیست که اینجا مکنیم آیا وثوق معتبر است یا نه؟ مگوئیم این نزاع مربوط به وجوب ظاهری حج است،

مگوئیم الآن وجوب ظاهری متوجهش است یا نه؟ شخص که ش دارد بذلش رجوع مکند یا نه، آیا با وجود ش ما مثل
امام(قدسسره) و صاحب مدارک بوئیم اینجا ظاهراً برایش حج واجب نیست؟ وقت ظاهراً حج واجب نشد مگوئیم حج نرود،

وقت حج نمرود بعداً دو صورت دارد؛ یا کشف خلاف مشود که این رجوع نرده که مگوئیم حج بر آن مستقر است، یا تا
آخر عمر هم کشف خلاف نمشود و چیزی متوجه این آدم نمشود. لذا نزاع در حم ظاهری است.

وقت ش شد مگوئیم ش در تلیف داریم برائت جاری مکنیم. در مقابل، استصحاب بقاء داریم حاکم بر برائت است،
موضوع را اصل عمل درست مکند و این حم هم به این اعتبار مشود مرتبط به اصول عملیه؛ چون موضوعش را اصل

عمل درست مکند ول مفاد خود حم مفاد اصل عمل نیست.

ادله دیدگاه اول؛ اعتبار وثوق

قول اول عبارت بود از اعتبار وثوق به عدم رجوع باذل. صاحب جواهر(قدسسره) مفرماید: «قد یقال باعتبار الطمأنینة بالوفاء
او بعدم الظن بالذب»؛ یعن قول اول که قول امام(قدسسره) در تحریر الوسیله به تبع صاحب مدارک است.

دلیل اول

صاحب جواهر(قدسسره) دلیل اول را اینگونه بیان مکند: «حذراً من الضرر و الخطر علیه»[2]، صاحب مدارک مگوید:
«لایبعد اعتبار الوثوق بالباذل لما ف التلیف بالحج بمجرد البذل مع عدم الوثوق بالباذل من التعرض للخطر عل النفس،

المستلزم للحرج العظیم و المشقّة الزائدة فان منفیاً»[3]؛ صاحب مدارک مگوید: اگر وثوق نداشته باشد، این خطر بر نفس
دارد و مستلزم حرج عظیم است.

صاحب جواهر که ظاهراً با توجه به عبارت صاحب مدارک این عبارت را فرموده، در دلیل اول مگوید: «حذراً من الضرر و
الخطر». طبق بیان که در مورد محل نزاع بیان شد این دلیل اصلا از محل نزاع خارج است؛ زیرا مسئله دو صورت دارد: در

جای که انسان ش دارد به اینکه آیا باذل رجوع مکند یا نه؟ در بعض از مواردش خوف خطر بر نفس هست و در بعض از
مواردش خوف خطر بر نفس نیست. اگر ی جای خوف خطر بر نفس باشد این از محل نزاع خارج است.

دلیل دوم

دلیل دوم که صاحب جواهر(قدسسره) بیان مکند مفرماید: «و للش ف شمول ادلة الوجوب له»؛ این ادله وجوب آیا
شامل چنین حج بذل هم مشود یا نه؟ ش در شمول داریم، «إن لم تن ظاهرة ف خلافه»؛ اگر ادعا ننیم این ادله ظهور در

خلاف این فرض دارد؛ یعن ممن است گفته شود ادله حج بذل انصراف دارد به جای که باذل پای بذلش ایستاده و نمخواهد
از بذلش رجوع کند، اما در جای که احتمال مدهیم رجوع مکند و ش داریم که ممن است رجوع کند یا نه؟ از این ادله



خارج است. پس یا بوئیم از اول ش داریم این مشمول این ادله حج بذل است یا بوئیم اصلا ادله ظهور دارد در جای که
چنین فرض نباشد.

کسان ند که ما این حرف را (یعنخیال ن کس فرماید: حتاشاره کرده و م ته مهمصاحب جواهر(قدسسره) در ادامه به ن
که این دلیل دوم را گفتند که ش در شمول داریم)، در جای مگوییم که بر باذل بذل واجب نباشد (یعن در جای که بذل بر

باذل واجب نیست مسلّماً دخولش تحت ادله بحث یا مشوک است یا مسلم خارج است، اما آنجای که بذل بر باذل واجب است
این مشمول ادله است)، بله حت اگر این بذل بر باذل واجب باشد باز ممن است بوییم که مشمول ادله نیست یا ادله ظهور

در خلافش دارد، «بل هو ف الحقیقة خارج عما نحن فیه»؛ این از محل نزاع خارج است.

«ضرورة أن محل البحث الوجوب من حیث البذل»؛ زیرا محل بحث این است که آیا بذل وجوب مآورد یا نه؟ «من دون نظر
إل الواقعة الخارجیة»؛ حالا واقعه خارجیه برایش بذل واجب بوده یا نه؟ «الت قد تنتف الاستطاعة معها»؛ که استطاعت با آن

ممن است منتف بشود. بنابراین کاری به واقع خارجیه نداریم، بله ما مخواهیم ببینیم آیا خود بذل موضوع استطاعت را
درست مکند یا نه؟ کاری ندارد به اینکه بذل بر باذل واجب بوده یا نه.

دلیل دوم نیز باید گفت: ما وقت نزاع خارج است. در ارزیاب نتیجه آن که دو دلیل برای قول اول بیان شد که دلیل اول از محل
ادله اقوال را ذکر کنیم بعداً روشن مشود که آیا این دلیل دوم قابلیت استناد دارد یا نه؟

ادله دیدگاه دوم؛ عدم اعتبار وثوق

کسان که مگویند وثوق معتبر نیست مثل مرحوم سید، مثل مرحوم خوئ، مثل مرحوم حیم، مرحوم شاهرودی(قدسسرهم)
اینها چند دلیل دارند.[4] خود صاحب جواهر نیز قائل است به اینکه وثوق معتبر نیست. سه دلیل بر این دیدگاه ذکر شده است:

باطلاق النص و الفتوی و معاقد الاجماعات»؛ ی ه ما قلنا عملافرماید: «و لا ریب أن المتج1. صاحب جواهر(قدسسره) م
اطلاق نص، «من عرض علیه الحج» اطلاق دارد؛ خواه مبذولله وثوق داشته باشد یا نه؟ فتاوا اطلاق دارد، معاقد اجماع همه

اطلاق دارد که البته اطلاق فتاوا و معاقد اجماع دلیل مستقل نیست و به تبع همان اطلاق ادله است.

2. صاحب جواهر در دلیل دوم مفرماید: «مضافاً إل تحقق الاستطاعة بذل»؛ دلیل دوم این است که خود استطاعت با همین
محقق مشود، اعم از اینه وثوق داشته باشد یا نه.[5]

3. دلیل سوم تنظیر استطاعت بذل به استطاعت مال است، به این بیان که مگوئیم شما در استطاعت مالیه چه کار مکنید؟
الآن ی کس پول از درآمد خودش دارد که به حج برود و برگردد، آیا کس در استطاعت مالیه وثوق به بقاء مال را شرط

مکند؟ یعن آیا مگوئیم: اگر تو بخواه حج برایت واجب باشد باید اطمینان داشته باش که در بین راه زلزله و سیل نیاید و
مال تو گم و تلف نشود. اگر اینچنین باشد (به قول مرحوم شاهرودی) هیچ کس در سال اولش مستطیع نمشود، چه کس چنین

وثوق دارد؟! نوعاً این وثوق نیست.[6]

بنابراین همانگونه که در استطاعت مالیه شما مگوئید الآن ی مال دارم ش مکنم ده روز دیر این مال هست یا نه؟
استصحاب استقبال و استصحاب بقاء مال در ده روز آینده مکنید، در حج بذل نیز همین کار را کنید؛ یعن بوئید این بذل
کرده ش مکنیم رجوع مکند یا نه؟ بقاءش در بذل را استصحاب کرده و استصحابش مکنیم که آینده هم رجوع نمکند.



خلاصه آنکه؛ دلیل اول این دیدگاه، تمس به اطلاق است، دلیل دوم صدق الاستطاعة و دلیل سوم تنظیر ما نحن فیه به مسئله
استطاعت ملیه است که این تنظیر در کلمات مرحوم خوئ واقع شده است. البته در کلام مرحوم حیم، مرحوم شاهرودی و

مرحوم والد ما(قدسسرهم) نیز آمده که این استطاعت بذلیه مثل استطاعت ملیه است و همانگونه که در آنجا هیچ فقیه وثوق
به بقاء مال را شرط نرده، اینجا نیز به همین صورت است.

به تعبیر مرحوم حیم چطور شما در آنجا با ی سری اصول عقلائیه جلو مآئید، حت مگویید: «اصالة السلامة» (الآن شما
نمدانید دو روز بعد خودتان هستید یا نه؟ آیا باید وثوق داشته باشید به اینکه زنده و سالم هستید و مریض نمشوید؟! نه، پس
چه کار مکنید؟ اصالة السلامة)، یا اصالة عدم تلف المال، اصالة بقاء المال، با یسری از این اصول عقلائیه شما حجتان را

انجام مدهید. در استطاعت بذلیه نیز همین اصول عقلائیه را باید جاری کنیم. لذا تنظیر مکنند ما نحن فیه را به مسئله
استطاعت مالیه.[7]

ارزیاب ادله دیدگاه دوم

دلیل سوم تنظیر استطاعت بذلیه به استطاعت ملیه است که باید دید آیا این تنظیر صحیح است یا خیر؟ در اصل اینکه ما
استطاعت بذلیه را بخواهیم به استطاعت ملیه تنظیر کنیم در روایات آمده است، اما در مورد این شرط که بوئیم این مصداق

برای مستطیع است و در مستطیع هم نمتوانیم بین این نوع از مستطیع با آن نوع از مستطیع فرق بذاریم، دلیل برایش نداریم.

حال باید دید که آیا استطاعت بذل واقعاً مانند استطاعت تملی است؟ به نظر ما دو فرق بین این دو نوع استطاعت وجود
دارد:

است، یا لااقل احتمالش ی امر متعارف که بذل به نحو اباحه باشد که ی 1. فرق اول رجوع در بذل است خصوصاً در جای
احتمال عقلائ است. ی کس به دیری چیزی را بذل مکند و بعد از مدت از او پس مگیرد و این مسئله در بین مردم، عقلا

دانم این مالم باقمن نم گوئکه شما با مال خودت مستطیع شدی و م افتد. این با آنجاینین اتفاق مو متشرعه و متدی
مماند یا نه؟ احتمال عدم بقاء خیل ضعیف است، ی جوان که مخواهد به حج برود احتمال مریض شدنش خیل ضعیف

است، پس اولا این فارق وجود دارد که در بذل، احتمال رجوع باذل به بذلش، ی احتمال متعارف عقلای است.

2. فرق دوم آن است که در استطاعت ملیه ما یقین داریم وثوق در موضوعش دخالت ندارد، اما در بذلیه (که صاحب مدارک
گفت: حذراً من الضرر» و ما آن را نمگوئیم، بله) مگوییم به خاطر تناسب حم و موضوع که «للباذل أن یرجع إل بذله»

.کند مستطیع هستبه تو بذل کرد و اطمینان داری که این از بذلش رجوع نم وید: اگر کسشارع ب گوئیم شاید اصلام

به بیان دیر شارع نفرموده اگر کس بذل کرد چه اطمینان داری و چه نداری، واجب الحج هست، بله تناسب حم و موضوع
(که خودش ی از قرائن مهم در فقه است و بزرگان مثل خود امام(قدسسره) مخصوصاً در کتاب البیع زیاد به این مسئله

تناسب حم و موضوع استشهاد مفرمودند)، این است که این وثوق در استطاعت بذلیه شرط باشد؛ یعن تناسب حم و
موضوع این است که در استطاعت ملیه این وثوق شرط نباشد اما در استطاعت بذلیه شرط باشد.

منته این فرق دوم ما در صورت تمام است که این تمس به اصالة الاطلاق ناتمام باشد؛ یعن اگر دلیل اول که بحث تمس به
اصالة الاطلاق است را هم رد کردیم و چیزی به نام اطلاق نداشتیم، آنگاه قرینه مناسبت حم و موضوع اینجا محم است، اما
اگر آن اطلاق ثابت شد؛ یعن اثبات کردیم آنچه صاحب جواهر(قدسسره) مگوید (که ادله استطاعت بذلیه اطلاق دارد و وثوق

معتبر نبوده و شرطیت ندارد) صحیح است، دیر مجال برای این مطلب ما نیست. لذا همه حرف حول این است که آیا ادله



استطاعت بذلیه اطلاق دارد یا نه؟

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و تحقيق ذلك: أن اللام تارة: ف الحم الواقع، و هو ثبوت الوجوب واقعاً بتحقق البذل واقعاً، و أخرى: ف الحم
الظاهري، و هو ثبوت الوجوب ظاهراً بثبوت موضوعه ظاهراً. فان كان اللام ف الأول، فلا ينبغ التأمل ف أن النصوص و

الفتوى متفقة عل ثبوت الوجوب بمجرد البذل واقعاً، و لا دخل للوثوق و لا للعلم فيه.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 130.
[2] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج17، ص: 266.

[3] ـ مدارك الأحام ف شرح عبادات شرائع الإسلام، ج7، ص: 46.
[4] ـ العروة الوثق (المحش)، ج4، ص: 399، مسأله 34.

[5] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج17، ص: 266.
[6] ـ «و أما اعتبار الوثوق ف استمرار البذل، فلم يعرف وجهه أيضاً و حال البذل حال المال الموجود الموجب للاستطاعة، و لا

يعتبر الوثوق بالبقاء ف المال فهذا ف البذل لعدم الفرق بين البابين من هذه الجهة، فلو شك ف تلف المال أو ظن به لا يسقط
الواجب و لا يوجب ذلك رفع اليد عن الواجب، و كذلك الحال ف البذل. نعم، لو اعتقد عدم الاستمرار أو كان واثقاً به لا يجب

الحج، لأنّ مرجع ذلك إل عدم تحقق البذل و عدم عرض الحج عليه، و يون وعده حينئذ مجرد كلام و صورة للبذل و لا واقع له
ل الأمر. و الحاصل: أنه لا فرق بين البذل و المال الموجود فحينئذ من أو كالمال الموجود الذي يعلم بتلفه فإنه لا يجب الحج
حصول الاستطاعة بهما، و لا يعتبر الوثوق بالبقاء فيهما، فلا الأمرين من هذه الجهة من باب واحد.» موسوعة الإمام الخوئ؛

ج26، ص: 130-129.
[7] ـ «و تحقيق ذلك: أن اللام تارة: ف الحم الواقع، و هو ثبوت الوجوب واقعاً بتحقق البذل واقعاً، و أخرى: ف الحم
الظاهري، و هو ثبوت الوجوب ظاهراً بثبوت موضوعه ظاهراً. فان كان اللام ف الأول، فلا ينبغ التأمل ف أن النصوص و
الفتوى متفقة عل ثبوت الوجوب بمجرد البذل واقعاً، و لا دخل للوثوق و لا للعلم فيه. و إن كان اللام ف الثان، فالظاهر أن
اللازم العمل بما تقتضيه الطرق العقلائية، و لا يختص ذلك بالوجوب بالبذل، بل يجري ف الوجوب بالاستطاعة المالية، فإنه لا

يتحقق الوجوب الظاهري إذا لم تقم الطرق العقلائية عل بقائها. فإذا احتمل المستطيع زوال استطاعته‐ بموته، أو موت دابته، أو
سرقة ماله، أو وجود سيل أو عدو مانع عن عبوره، أو نحو ذلك مما يمنع من بقاء استطاعته‐ لا يسقط الوجوب عنه، و إن لم ين
الوثوق بخلافه، فذا ف المقام، و ف الجميع يسقط الوجوب مع الوثوق بحصوله. فلا فرق بين الاستطاعة المالية و البذلية من هذه
الجهة، و لا يعتبر الوثوق بالبقاء فيهما، بل يعول عل الأصول العقلائية، مثل: أصالة السلامة، و بقاء المال، و عدم وجود الحائل، و

عدم طروئه، و بقاء البذل، و نحو ذلك، و الجميع عل حد واحد.» مستمسك العروة الوثق؛ ج10، ص: 130.


