
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » کتاب الحج (ادامه بحث استطاعت مساله 26) »

در تاریخ ۰۷ آبان ۱۳۹۹

کتاب الحج
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در جلسه گذشته گفته شد از روایات که در باب نذر و یمین وارد شده، نمشود بیش از این استفاده کرد که متعلق نذر و یمین
باید رجحان ذات داشته باشد؛ یعن نسبت فعل به ترک باید رجحان داشته باشد، اما اینکه متعلق نذر یا متعلق یمین باید ملازم با

ی حرام و مستلزم ی حرام نباشد، از روایات و ادله استفاده نمشود.

مرحوم خوی نیز قبلا فرمودند: متعلق نذر و یمین باید قابلیت اضافه به خدای تبارک و تعال را داشته باشد و از همینجا
خواستند استفاده کنند که اگر نذر مستلزم ترک واجب شد (در ما نحن فیه اگر زیارت امام حسین(عليهالسلام) مستلزم ترک حج

شد)، این قابلیت اضافه به خدای تبارک و تعال ندارد. همانجا گفتیم، منته آنجا با «اگر» گفتیم و اینجا ادلهاش را روشن
کردیم که اگر رجحان، ی رجحان ذات باشد مگوئیم پس خود متعلق باید اضافه به خداوند داشته باشد و لازم نیست

ملازماتش اضافه به خداوند داشته باشد.

نتیجه آن که متعلق نذر باید رجحان ذات داشته باشد و کاری به لوازم و ملازماتش نداریم. در باب وجوب حج که گفتیم مشروط
به قدرت شرعیه نیست، حج ی حم به نام وجوب است و ی موضوع هم به نام استطاعت است، وقت استطاعت آمد

وجوب حج مآید، در هیچ جای استطاعت قید نشده که «أن لا یون مستلزماً لترک واجبٍ»، اگر شارع مفرمود: من کس را
مستطیع مدانم که رفتن او به حج مستلزم ترک واجب نباشد، مگفتیم اینجا مشروط به قدرت شرعیه شده، اما در استطاعت

چنین قیدی وجود ندارد. پس وجوب حج فعل است و وجوب وفای به نذر نیز فعل مباشد و در نتیجه تزاحم واقع مشود.
وقت تزاحم شد باید سراغ الاهم فالاهم رفته و ببینیم کدام اهم و کدام مهم است؟

پرسش و پاسخ

پرسش که در اینجا مطرح مشود آن است که در اصول در دوران بین مشروط به قدرت عقل و قدرت شرع، مشروط به
قدرت عقل رجحان دارد و این را ی از مرجحات باب تزاحم ذکر کردند هرچند ما قبول نردیم، در مرجحات باب تزاحم فقط
مسئله اهم و مهم را قبول کردیم، اما عده‌ای مگویند اگر ی واجب که مشروط به قدرت عقل است با ی واجب که مشروط
به قدرت شرع است تزاحم کرد، همین که مشروط به قدرت عقل است رجحان دارد و این را به عنوان ی از مرجحات باب

تزاحم مطرح کردند. سؤال این است که چرا در اینجا مسئله تزاحم را مطرح مکنید؟

 در بحثهای قبل وقت اقوال را ذکر مکردیم، چنین قول در بین اقوال بود که حج «مشروطٌ بالقدرة الشرعیة» و نذر «مشروط

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2197
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بالقدرة العقلیه» یا بالعس، مگفتیم نه، هیچکدام مشروط به قدرت شرعیه نیست و اگر هم باشد مشروط به قدرت عقلیه بر
مشروط به قدرت شرعیه مقدم مشود. هم از عبارت سید(قدسسره) استفاده مشود و هم از این سیر بحث که ما اینجا مطرح

کردیم. ما نمخواهیم در مواردی تزاحم را انار کنیم؛ یعن اگر دو واجب با هم تزاحم کردند ی مشروط به قدرت عقل و
دیری مشروط به قدرت شرع، برخ در اینجا مگویند: اینها با هم تزاحم مکنند و مرجح وجود دارد. در اهم و مهم هم تزاحم

مکنند و مرجحش همان اهم است.

واجب پاسخ آن است که (هرچند اینها را در اصول مفصل بحث کردیم) در اینجا هم گفتیم ظاهر مسئله این است که اگر ی
مشروط به قدرت عقلیه است بر واجب که مشروط به قدرت شرع است مقدم مشود هرچند مشروط به قدرت شرعیه اهم

باشد. یا اینه «ما لیس له بدل» بر «ما له بدل» مقدم مشود اگرچه «ما له بدل» اهم باشد، اما واقع مسئله این است که آنجا
اگر کبری را بپذیریم مسئله فقط باب ورود است و اصلا تعبیر به «تزاحم» ی تعبیر تسامح است؛ یعن اسمش را تزاحم

مگذاریم، بعد هم مگوییم «ما لیس له بدل» رجحان دارد بر «ما له بدل»، مقدور به قدرت عقلیه در مشروط به قدرت شرعیه
رجحان دارد، اینها را نیز جزء مرجحات باب تزاحم ذکر کردند، ول حقیقت و واقعیتش این است که ما اسمش را تزاحم

مگذاریم.

در صورت «الحج واجب» بنابراین اگر گفتیم فقط نذر مشروط به قدرت عقلیه است و حج مشروط به قدرت شرعیه است؛ یعن
گوید: حجکنیم شارع روی این فرض که مشروط به قدرت شرعیه باشد مفرض م ر نباشد؛ یعنکه مستلزم ترک واجب دی

برای من ملاک دارد که مستلزم ترک واجب نباشد و در اینجا چون نذر واجب است موضوع این حج را از بین مبرد.

البته در آنجا این بحث مطرح است که موضوع با نفس تلیف از بین برود یا امتثال، مسلماً با امتثال از بین مرود، مثلا اگر این
شخص وفای به نذر کرد موضوع وجوب حج که استطاعت است از بین مرود و وقت موضوع از بین رفت ورود پیدا مکند،

دیر تزاحم وجود ندارد. لذا اگر هم آقایان در آنجا تعبیر به تزاحم مکنند به نظرم ی تعبیر مسامح است.

حال ممن است اشال شود که در تقدیم اهم بر مهم مسئله ورود موجود است؛ زیرا وقت اهم را امتثال کردید موضوع برای
مهم نمماند یا وقت مهم را هم امتثال کنید موضوع برای اهم نمماند، فرق از این جهت نمکند؟ در پاسخ باید گفت که در

آنجا لسان دلیل اهم بر مهم ورود ندارد، بله لسان دلیل اهم با لسان دلیل مهم از حیث لسان ی است، ول شارع یا عقل
مگوید: شما در امتثال اهم را انجام بدهید، اما در مقدور به قدرت شرع و عقل لسان دلیل مقدور به قدرت شرع محوم

مقدور به قدرت عقل یا مورود آن است. لذا اصلا اینجا نباید تعبیر به تزاحم کنیم.

بنابراین به نظر مرسد ی فرق بین بقیه مرجحات و مسئله اهم و مهم وجود دارد که در بقیه مرجحات اگر هم تعبیر به تزاحم
.است نه تسامح تعبیر واقع است، اما در اهم و مهم تعبیر به تزاحم، ی کنیم تعبیر مسامحم

در ما نحن فیه این استطاعت که الآن حاصل شد وجوب حج مآید، اما اگر کس بوید: از عبارت: «لیس له شغل یعذره» در
صحیحه حلب استفاده مشود که حج علاوه بر استطاعت مال، طریق و بدن، باید «لیس له شغل یعذره» هم باشد، ما در آنجا

این مطلب را رد کردیم که بعض استفاده کردند قدرت شرعیه برای وجوب حج شرط است و از همین روایت استفاده کردند.
اگر کس این استفاده را کرد، مگوئیم وجوب وفای به نذر «شغل یعذره» است، پس این ورود بر این حج دارد.

به بیان دیر؛ در مقدور به قدرت شرعیه و عقلیه به نفس لسان دلیل ورود دارد؛ یعن آن دلیل که واجب را مقدور به قدرت عقلیه
مکند مآید موضوع این دلیل مقدور به قدرت شرعیه را حقیقتاً از بین مبرد، اما در باب اهم و مهم ما مگوئیم این ملاکش

اهم از این است. برای نمونه، دو دلیل، از حیث فعلیت هیچ کدام دیری را تخطئه نمکند، این موضوعش فعل است آن هم



موضوعش فعل است، این وجوب هست آن وجوب هم هست، مگوئیم با هم تزاحم مکند، عقل مگوید اهم را شما مقدم کنید
و اهم را مقدم مکنیم، وقت هم اهم را مقدم کردیم این را قبول داریم که وقت شما امتثال کردید، فرض این است چون قدرت بر
ی بیشتر ندارید (و اگر ی را امتثال کردید دیری را نمتوانید امتثال کنید)، موضوع آن از بین مرود، ول لسان دلیل با هم
تصادم ندارند، اما در مقدور به قدرت عقلیه و شرعیه و یا در «ما لیس له بدل» و «ما له بدل» خود لسان دلیل بر دیری ورود

دارد.

نته دیر این که؛ ما بحث اسبقیت را در اصول مطرح کرده و اصل کبرای اسبقیت را قبول نردیم، ول کسان که اسبق بودن
را مرجح قرار مدهند مگوئیم این چه تزاحم است؟! الآن این عمل بر شخص واجب شده و مگوئید باید انجام بدهد و او
انجام مدهد، حال اگر با انجام دادن او موضوع برای امتثال بعدی باق نمماند اشال ندارد و اصلا ورود چه معنا دارد؟
اینکه ما بوئیم ی دلیل به امتثالش ورود بر دلیل دیر دارد خود این تسامح است؛ زیرا ورود، حومت، تخصیص و امثال

اینها مربوط به خود لسان دلیل است.

به بیان دیر؛ ما نمتوانیم بوئیم وقت من این تلیف را امتثال کردم، قدرت بر امتثال آن ندارم، پس با امتثال آن (که این مطلب
در کلمات شهید صدر(قدسسره) زیاد آمده) موضوع او را از بین مبرد و ورود دارد که این ی تعبیر تسامح است. درست
است که با امتثال دیر موضوع بر دیری باق نمماند، ول نمتوانیم بوئیم ورود بر آن دارد. در باب اهم و مهم، لسان دلیل
که هیچ کدام وارد و مورود نیست و روشن است، اگر شما اهم را انجام بدهید موضوع برای مهم نمماند و اگر مهم را انجام
بدهید موضوع برای اهم نمماند، در اینجا نمتوان گفت که ورود من الجانبین است، اگر تعبیر به ورود کنید اینجا هم تسامح

است اگرچه حقیقتاً این است که شما اگر این را امتثال کنید قدرت بر امتثال دیری ندارید.

این ی مطلب است که بعض جاها تعبیر به تزاحم تسامح است و بعض جاها تعبیر به ورود تسامح است و باید جایاه
ر تعبیر به تزاحم تعبیر تسامحاش فقط در باب اهم و مهم است، در مرجحات دیمعین کنیم، تزاحم تعبیر حقیق اینها را کاملا

است، تعبیر به ورود در مرجحات دیر حقیق است و در باب اهم و مهم تعبیر ورود تعبیر حقیق نیست، این مدعای ماست.

جمعبندی بحث

در اینجا که مرحوم سید فرمود: اگر استطاعت اول بیاید و واجب فوری دیری بعداً بیاید، تزاحم واقع مشود و اهم مقدم
مشود، گفتیم استطاعت بعد بیاید نذر هم اول باشد، یا نذر بعد بیاید یا واجب فوری، هر واجب که با حج تقابل پیدا کند عنوان
تزاحم را پیدا مکند. دلیل کسان که مگفتند نذر بر حج مقدم است را رد کردیم، دلیل کسان هم که مگفتند حج بر نذر مقدم

است را رد کردیم.

کسان که مگفتند حج بر نذر مقدم است، ی از دلائل که داشتند این بود که «إن شرطَ اله قبل شَرطم»، مگفتند حج شرط
اله است و نذر «شرطم» است و اگر اینها با هم تقابل پیدا کردند طبق این روایت از امیرالمؤمنین(عليهالسلام) (با توجه به
روایات که خواندیم و باید خودش به عنوان ی قاعده فقهیه مطرح بشود: «إن شرط اله قبل شرطم» و اختصاص به باب

معاملات هم ندارد این قاعدهای است در کل فقه، از اول تا آخر فقه جریان دارد) شرط اله مقدم است که در آنجا جواب دادیم
که نذر هم شرط اله است؛ زیرا در نذر هم مگوئیم «له عل کذا» و آن هم شرط اله است.

بررس معنای «شرط اله» در روایت

برخ گفتهاند: مراد از شرط اله در «إن شرط اله قبل شرطم» یعن «شرطٌ شَرطَه اله و شرطٌ شرطتموه». ما در بحث گذشته



گفتیم «شرط اله» یعن شرط که برای خداست؛ یعن «شرطٌ له»، «شرطم» یعن شرط که شما برای خودتان قرار مدهید،
مثلا اگر کس خانهاش را به مشتری فروخت و گفت: به شرط مفروشم که این کتاب را به من تدریس کن این مشود

«شرطم»؛ چون «شرطٌ لأنفسم» مشود. طبق این بیان گفتیم این «له عل کذا» در باب نذر «شرطٌ لنا» نیست، پس شرط
اله مشود؛ چون «شرطٌ له» است.

حال آیا متوانیم بوییم این «شرط اله قبل شرطم» به همین معنای است که خودمان کردیم که ما این معنا را استطهار کردیم،
یا اینکه بوئیم نه، شرط اله یعن «شرطٌ شرطه اله»؛ یعن «واجب اوجبه اله» و بوئیم حج «واجب اوجبه اله»، اما نذر

واجب است که خودتان بر خودتان واجب کردید؛ چون اگر این صیغه نذر را نمخواند، این منذور بر او واجب نمشد و آنچه
نذر کرده بر ذمهاش نمآمد. پس شرط اله را آنطور معنا کنیم و «شرطم» را به این صورت معنا کنیم.

در روایت که زن به شوهرش مگفت: من به شرط زن تو مشوم که امر طلاق به دست من باشد، اینجا ی شرط است که
ه» یا «واجبأوجبه ال واجب» ه» یعنوئیم «شرطٌ شرط البه نفع خودش قرار داده است و مسئله واجب هم نیست که ما ب
اوجبتم عل انفسم»، به نظر ما ظهور در این معنا دارد «شرط اله» یعن آن شرط که «له» است، نماز «له» است، صوم
«له» است، حج «له» است، روی این بیان مگوئیم نذر هم «له» است، پس مراد از «شرطم» چیست؟ مگوئیم شما هم

شرط کنید خانهتان را تمیز کند، کتاب را به شما تدریس کند، اینها مشود «شرطم» که نفع اینها به خودتان برمگردد.

نتیجهگیری

نتیجه آن که؛ وجوب وفای به نذر فعل است، چه مقدم باشد و چه مؤخَّر، وجوب حج نیز فعل است و تزاحم حاکم مشود و
باید سراغ احام باب تزاحم برویم. در ادامه به بیان چند تقسیمبندی در این بحث خواهیم پرداخت.

تقسیمبندی اول

در اینجا ی تقسیمبندی دیری مطرح است و آن اینکه:

1. گاه منشأ تزاحم تضاد بین الفعلین است که مگوئیم بین زیارت امام حسین(عليهالسلام) در روز عرفه و بین حج تضاد
است، این قابل جمع نیست و امان جمع وجود ندارد،

2. گاه منشأ تزاحم این است که اگر ی را امتثال کنیم قدرت بر امتثال دیری نیست، مثلا نذر کرده ی پول را برای زوار
امام حسین(عليهالسلام) بدهد، الآن هم ی پول دارد که یا باید با آن حج انجام بدهد یا این را صرف زیارت مکند. در اینجا

نمگوید منشأش تضاد بین الفعلین است؛ زیرا اگر پول هر دو را داشت هر دو کار را متوانست انجام دهد، اما فرض این است
که پول برای انجام ی بیشتر ندارد و اگر این پول را صرف زوار امام حسین(عليهالسلام) کند دیر حج نمتواند برود، اگر

بخواهد حج برود دیر صرف زوار امام حسین(عليهالسلام) نمتواند کند؛ یعن با امتثال احدهما موضوع دیری را از بین مبرد
نه به دلیلش را.

بنابراین «التزاحم عل قسمین: إما من جهة وقوع التضاد بین الفعلین» و یا اینکه امتثال ی موضوع دیری را از بین مبرد.
مثال دیر آنکه، مگوئیم نذر کرده ی پول را به زوار امام حسین(عليهالسلام) در همین ایام الحج بدهد، با همین پول هم

متواند حج برود و مستطیع است، اینجا اگر پول هر دو را داشت هر دو کار انجام مشود یعن بین الفعلین تضاد نیست، اگر
پول زوار را داشت، پول حج هم جداگانه داشت هر دویش را باید انجام مداد، فرض این است که ی چنین نذری کرده گفته



اگر من پول به این مقدار پیدا کردم، به زوار اما حسین(عليهالسلام) بدهم، این پول که پیدا مشود مبیند با این پول حج هم
متواند برود و مستطیع هم هست، اینجا بین الفعلین تضاد نیست، فقط تزاحم از این جهت است که اگر ی را امتثال کند

موضوع دیری از بین مرود.

تقسیمبندی دوم

تقسیم دیر آن است که مگوئیم این نذر و این حج (البته نذر هم مثال است)، یا هر دو مشروط به قدرت عقلیهاند یا هر دو
مشروط به قدرت شرعیهاند یا ی عقل و دیری شرع (یعن نذر عقل و حج شرع، یا نذر شرع و حج عقل)، چهار صورت

مشود که چهارصورت ضرب در دو صورت قبل مشود هشت صورت.
تقسیمبندی سوم

آن نذر یا قبل الاستطاعة است یا بعد الاستطاعة که ضرب در 8 صورت قبل مشود 16 صورت.

تقسیمبندی چهارم

ی تقسیم دیر این است که این نذری که بعد الاستطاعة مکند (حالا عمدتاً در مثال نذر است)، یا عالم به این است که مستطیع
شده یا غافل است و جاهل که حالت قبل الاستطاعه 16 صورت داشت و بعد الاستطاعه خود 8 صورت مشود که جمع آنها

24 صورت است؛ یعن اینجا اگر بخواهیم حق مطلب را ادا کنیم باید حم این 24 صورت کاملا روشن بشود که البته
ملاکهایش را که بیان کنیم مثلا با ی ملاک ممن است حم هشت صورت روشن بشود، پس این تقسیمبندی اینجا وجود

دارد.

خلاصه آن که؛ یا منشأ تزاحم تضاد بین الفعلین است یا منشأ تزاحم از جهت تضاد نیست، بله امتثال ی موضوع دیری را
از بین مبرد، یا هر دو مشروط به قدرت عقلاند یا هر دو مشروط به قدرت شرع، یا ی عقل و دیری شرع و یا بالعس

(هشت صورت)، یا نذر قبل الاستطاعة است یا بعد الاستطاعة (که مشود 16 صورت)، نذر بعد الاستطاعة یا عالم به استطاعت
است یا غافل 16 و 8 مشود 24 صورت.

بررس صورتهای جهل به استطاعت

نخستین صورت صورت است که تزاحم من جهة التضاد است؛ یعن مگوئیم این دو فعل با هم جمع نمشود، زیارت امام
حسین(عليهالسلام) در روز عرفه و مسئله حج، اینجا اگر هر دو مشروط به قدرت عقل باشند تزاحم است و اگر هر دو مشروط
به قدرت شرع باشند تزاحم است، اگر نذر عقل و حج شرع، نذر مقدم مشود؛ زیرا نذر مآید موضوع حج را از بین مبرد
و اگر نذر شرع و حج عقل، حج مقدم مشود؛ چون موضوع را از بین مبرد. این در جای است که تزاحم من جهة التضاد

است و نذر قبل از استطاعت مباشد.

چهار صورت دیرش آن است که نذر بعد از استطاعت است، مگوئیم در اینجا نیز همینطور است به این بیان که اگر هر دو
عقل باشند تزاحم و اهم و مهم است، اگر ی باشند مسئله تزاحم و اهم و مهم است، اگر هر دو شرع مشروط به قدرت عقل
و دیری شرع، عقل بر شرع ورود دارد (یعن اگر نذر عقل شد حج شرع، نذر ورود دارد و اگر نذر شرع حج عقل، حج
ورود دارد)؛ یعن اگر نذر بعد از استطاعت باشد و هر دو عقل، هر دو شرع، یا مختلف، حمش را بیان کردیم، اما این چهار

صورت در فرض است که جاهل به استطاعت باشد.



بنابراین در این چهار صورت که نذر قبل الاستطاعة و مسئله تضاد است تزاحم روشن است، چهار صورت نذر بعد الاستطاعة
است و مسئله تضاد است و این عالم به استطاعت نبوده مسئله روشن است، این هشت صورت مسئلهاش خیل روشن است.

حال باید دید در این چهار صورت فرض که عالم بالاستطاعة است، آیا اینجا حم را عوض مکند؟

بررس صورتهای علم به استطاعت

برخ گفتهاند: در جای که عالم به استطاعت است و بقای استطاعت را عالماً عامداً اتلاف مکند، حم اتلاف عمدی استطاعت
را دارد؛ یعن اگر کس مستطیع است و پول دارد و متواند با آن حج برود بعد عمداً مال خودش را از بین برده و اتلاف کرد

فقها مگویند: در اینجا حج بر او مستقر شده و حج بر ذمهاش مماند هرچند مستعاً باید حج را انجام بدهد.

حال باید دید این شخص که الآن مستطیع است و نذر مکند روز عرفه در کربلا باشد (هنوز صورت تضاد را بیان مکنیم)، آیا
از قبیل اتلاف عمدی بقای استطاعت است؟ بوئیم با نذرش اتلاف مکند و در نتیجه اگر وفای به نذرش هم کرد حج در ذمهاش

باق بماند ولو متسعاً باید انجام بدهد؟

به نظر ما اینگونه نیست، مگوئیم ی حج بر او واجب است و این شخص مگوید: من مخواهم نذر کنم ولو نذرش مستلزم
این است که استطاعت بقاء مشل پیدا مکند، ول صدق اتلاف عمدی استطاعت نمکند، اصلا صدق اتلاف نمکند؛ زیرا

اتلاف عرفاً یعن شما این پول را از بین ببرید، اما فرض کنید در جای که اگر حج مزاحم با حفظ نفس محترمه شد، مثلا شما
مخواهید حج بروید و الآن مستطیع هستید گفتند جان مادرتان در خطر است و باید پولتان را صرف معالجه او کنید، اگر

صرف معالجه او کردید آیا شما استطاعت را اتلاف عمدی کردید؟ اصلا صدق اتلاف مکند؟!

در ما نحن فیه هم ی نذری کردید که اگر بخواهید این پول را صرف وفای به نذر کنید خود به خود نمتوانید حج بروید اینجا
فرق نمکند. لذا به نظر ما فرق نمکند بین جهل به استطاعت در مسئله جهل به استطاعت که مسلم است. حال بعض از

همین آقایان که این حرف را مزنند مگویند آنجا هم اتلاف هست ول اتلاف عن غیر عمدٍ است.

از اول همه بحثها همین است که با وجود استطاعت آیا نذر رجحان دارد یا نه؟ در جلسه گذشته روایات را خواندیم که رجحان
ذات شرط است و رجحان ذات یعن کاری نداریم مستطیع است یا نه؟ الآن روی این مطلب متمرکز شوید که نذر کردن بعد

الاستطاعة عالماً آیا موجب اتلاف عمدی استطاعت مشود یا نه؟ به نظر ما یا متوانیم یقیناً بوئیم صدق اتلاف عمدی نمکند
یا لااقل مشوک است و همین مقدار که ش کنیم در صدق اتلاف عمدی کاف است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


