
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره دوم) » مقدمه اصول » اجزاء علم(تعریف، موضوع، مسائل و ... علم اصول) »

در تاریخ ۰۵ آبان ۱۳۹۹

مقدمه اصول
جلسه 20 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

نتیجه مباحث گذشته چند مطلب است:

الف‐ تعریف علم اصول: به نظر ما علم اصول مجموعه قواعدی است که مبین و محقق حجت در فهم دین است.

ب‐ تفاوت علم اصول با قواعد فقهیه: به نظر ما در قواعد فقه در پ تحصیل حجت نیستیم؛ بله حم کل را برای فعل
ملف مطرح مکنیم؛ مثل «عل الید ما اخذت» که مسئله ضمان را مطرح مکند، یا قاعده فراغ و تجاوز که حم مثل صحت

یا فساد را بیان مکند. اما علم اصول قواعدی که حجت برای فهم دین است را ذکر مکند.

به بیان دیر در مسئله فقه حم روی فعل جزئ آمدهاست اما در قاعده فقهیه آن فعل، مقداری کلتر است و لذا به آن قاعده
مگوئیم؛ مثلا در ما یضمن نمگوئیم بیع، اجاره و ... بله معاملهای که صحیحش سبب ضمان شود، فاسدش نیز سبب ضمان

است.

ج‐ عدم انفاک بین فقه و قواعد فقهیه: به نظر ما جایاه قواعد فقهیه در علم فقه است و علم مستقل نیست، لذا موضوعش
همان موضوع علم فقه است که عبارت از فعل ملف باشد. اما موضوع قواعد اصولیه فعل ملف نیست.

مقاصد الشریعه و ارتباط آن با علم اصول

بحث بعد، جایاه مسئله «مقاصد الشریعة» و ارتباط آن با علم اصول است. در حال حاضر علمای اهلسنت از بسیاری از
نصوص دست کشیده و به مقاصد الشریعه خیل توجه دارند و لذا بسیاری از فتاوی علمای اهلسنت مبتن بر مقاصد الشریعه
دهند ولشود که هر مرتبه این مسئله را با آب و لعاب جدیدی ارائه مار متوب اهل سنت نیز آشاست. این مسئله از آثار م

در اصل، مطلب تازهای را مطرح نمکنند.

دست کشیدن از نصوص و روایات به این معنا است که در پرتو مقاصد الشریعة، ادله را تحلیل و توجیه مکنند و در ادامه
مگویند چون موضوعات در ازمنه مختلف متغیر است، لذا امان دارد در زمان موضوع ارتباط با مقاصد الشریعة داشته

باشد اما در زمان دیر مخالف با مقاصد الشریعة باشد لذا باید حم عوض شود؛ در نتیجه طبق این بیان تمس به قرآن و
روایات ب معناست و ضمن اینکه چیزی به نام «ضروری فقه» نخواهیم داشت چون تمام احام طبق این مبنا قابل تغییر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2237
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2207
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2199
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


است.

علمای اهلسنت مقاصد الشریعة را علم مستقل مدانند و از آن تعبیر به علم مقاصد الشریعه مکنند. به نظر ما مقاصد
الشریعه علم مستقل نیست و داخل در علم اصول است چون موضوع مقاصد الشریعة «تحصیل الحجة» است ول این مسئله
از مواردی است که باید به صورت مستقل در علم اصول بحث شود؛ به این بیان که در علم اصول باید بحث کنیم که آیا فقیه یا

متخصص دین از مقاصد الشریعه متواند برای فهم دین استفاده کند یا خیر؟

به بیان دیر هر چند اهل سنت این مسئله را بیشتر در احام مطرح کردهاند ول باید دید آیا مقاصد الشریعة قابلیت ایجاد
حجیت برای استناد امری به شارع در احام، اخلاقیات و اعتقادیات دارد یا خیر؟

اما در مقابل اهل سنت، هر چند مجموعه دین مقاصد و غایات مانند حفظ نسل، عقل، دین و مال دارد اما به نظر ما، مفروض
نزد فقهای ما این است که شارع متعال مقاصد الشریعة را در اختیار مجتهد قرار ندادهاست تا مجتهد بخواهد احام را با مقاصد

منطبق کند.

عدم توجه ائمه اطهار (عليهمالسلام) به بحث مقاصد الشریعه

مهمترین اشال به بحث مقاصد الشریعة عدم توجه ائمه اطهار(عليهمالسلام) به این مسئله است؛ یعن ایشان به اصحابشان یاد
نمدانند که مقصد، فلان مطلب است و شما حم فلان مسئله را طبق آن مقصد تنظیم کنید.

اما در مقابل وقت مجموع روایات را ملاحظه مکنیم مبینیم ائمه اطهار(عليهمالسلام) روش اجتهاد را به شاگردانشان تعلیم
مدانند که ما هم از این مسئله بهره بردهایم؛ مثلا تمس به اطلاق آیات را از نحوه استناد خود ائمه (عليهمالسلام) به آیات قرآن

یاد گرفتیم.

اصحاب ائمه (عليهمالسلام) مثل مردم عام یا مردم حال حاضر که مقلدی خدمت مرجع تقلیدش مرود و مسئلهای که مورد
نیازش است را مپرسد، نبودند که اگر مسئلهای مورد نیازشان شد بروند از ایشان بپرسند و ائمه (عليهمالسلام) هم جواب بدهند.

اصحاب ائمه(عليهمالسلام) برای اینکه از امام (عليهالسلام) حم را استفاده کنند سوال متراشیدند و ائمه(عليهمالسلام) در
مقام تعلیم آنها نسبت به اجتهاد، طریقه استنباط از قرآن را به آنها تعلیم مدادند.

در روایت از وجود مبارک امیرالمؤمنین(عليهالسلام) چنین وارد شدهاست که ایشان در مورد آیه شریفه «تلْكَ الدَّار اخرةُ
شود که کستَّقين»[1] فرمودند «علو» شامل این مورد هم ملْمةُ لبالْعاق لا فَساداً و ضِ ورا ا فلُوريدُونَ علا ي لَّذينلُها لعنَج
بوید بند کفش من از بند کفش دیری بهتر است چه برسد به اینکه کس بخواهد بواسطه سایر امور دیر مرتبهای بالاتر از

دیران برای خود اعتبار کند.[2]

اگر این آیه را صرف نظر از این روایت در اختیار ما قرار مدادند، شاید مگفتیم مراد از «علو» یعن کس در مقام مثلا از
نظر عقل یا شأن و... خود را بالاتر از دیران بداند اما اینکه اگر کس بوید بند کفش من از بند کفش او بهتر است هم از
مصادیق این آیه باشد عجیب است در حالکه امیرالمؤمنین(عليهالسلام) به اطلاق کلمه علو تمس کرده و چنین مطلب را

استفاده مکنند.

شود که در مورد سند به راحت گویند سند باید بررسمتأسفانه در زمان حاضر اگر بحث از روایت مطرح شود، ابتدا م



متوانیم بوئیم فلان راوی موجود در سند، مجهول است و لذا روایت که سالها در کتب فقهاء بودهاست را به این جهت کنار
مگذاریم. اما با مراجعه به روش ائمه (عليهمالسلام) مبینیم، ائمه (عليهمالسلام) به اصحابشان مفرمودند اگر حدیث از ما

شنیدید، ابتدا (این استنباط است که من از ظاهر روایات منمایم) بر قرآن و سنت مسلمهی ما عرضه کنید. اگر با آنها
سازگاری داشت روایت را اخذ کنید و کاری به سند نداشته باشید. بله مسئله اعدل و افقه در بحث قضاوت مطرح است اما در

باب روایت ما چنین دلیل نداریم.

پس اینکه ائمه (عليهمالسلام) ما فرمودند «علَينَا الْقَاء اصولِ و علَيم التَّفْرِيع»[3] اولا شامل مقاصد الشریعة نیست و ثانیاً اگر
کس بوید شامل است، در جواب مگوئیم حت ی مورد وجود ندارد که ائمه (عليهمالسلام) مقصدی را محور برای استنباط

قرار داده باشند و لذا این عبارت قضیه حقیقیه نیست.

که در کلمات برخ ر بسیار نادر و کمرنبینیم؛ ماز مقاصد الشریعه نم پای به تبع ائمه (عليهمالسلام) در کلمات فقهاء نیز رد
از فقهاء ‐شاید در کلمات شهید ثان(رحمهاله)‐ وجود داشته باشد. ول در کلمات قدما مثل شیخ طوس(رحمهاله)، شیخ
و... راجع به مقاصد الشریعه مطلب (هرحمهال) ابن ادریس ،(هرحمهال)ابن حمزه ،(هرحمهال)سید مرتض ،(هرحمهال)مفید

وجود ندارد.

بله ریشه بحث مقاصد الشریعه در موافقات شاطب است که به قرنهای قبل برمگردد؛ ول قیاس و استحسان قبل از این
مسئله مطرح بودهاست لذا ائمه (عليهمالسلام) با این روشهای اهل سنت شدیداً مخالفت مکردند. پس اگر در زمان ائمه

(عليهمالسلام) اهلسنت به مقاصد الشریعه تمس مکردند یقیناً ائمه(عليهمالسلام) با آن برخورد مکردند ول چون بعدها
حادث شده و در فقه و اصول اهلسنت آمدهاست، اثری در کلمات ائمه (عليهمالسلام) نسبت به آن وجود ندارد.

اختلاف در تعداد مقاصد الشریعه

اشال دیر بحث مقاصد الشریعه، اختلاف در کمیت آن بین اهلسنت است؛ مثلا برخ گفتهاند تعداد آن سه عدد، برخ گفتهاند
پنج عدد، برخ گفته هفت، ده، دوازده و... است.

بر اساس مقاصد الشریعة باید بوئیم در زمان صدر اسلام مقصد شارع مثلا تقویت دین بودهاست؛ لذا بین دیهی مسلمان و
کافر فرق گذاشتهاست. اما در حال حاضر اگر بوئیم دیه مسلمان و کافر تفاوت دارد با مقصد دین سازگاری ندارد پس باید

بوئیم مساوی است.

یا اگر گفتیم ی از مقاصد عدل است ‐که متأسفانه این مقصد در حوزه ما هم در بعض افراد مؤثر واقع شدهاست‐ چون
خدای تبارک و تعال فرمودهاست «اعدِلُوا هو اقْرب للتَّقْوى‏»[4]، پس ملاک و تشریع احام باید عدالت باشد در نتیجه اگر گفتیم
زن نصف مرد ارث مبرد پس عدالت نیست؛ یا اگر گفتیم شهادت دو زن با ی مرد برابر است عدالت نیست؛ پس باید اینها را

تغییر بدهیم.

مطرح شدن بحث مقاصد الشریعه توسط اهل سنت به این جهت است که بویند مورد روایت منحصر به زمان و شرایط صدور
آن زمان بودهاست لذا درصدد هستند نصوص را از اعتبار ساقط کنند و این مطلب را به صراحت در کتب خود ذکر مکنند؛

در نتیجه طبق این نظریه باید دید مقاصد الشریعة چه اقتضائ دارد.
تفاوت بحث مقاصد الشریعه و دخالت عنصر زمان و مان در اجتهاد



عنصر زمان و مان، دو عنصری است که در پرتو عناوین مسلمه موجود در فقه، در اجتهاد دخالت دارد و با مقاصد الشریعة
تفاوت دارد؛ یعن اگر فقیه بخواهد در موضوعات، خصوصاً موضوعات اجتماع نظر بدهد، باید شرایط حال را در نظر بیرد.

مثلا در بیع فضول به این نتیجه رسیدیم که صحیح است ول اگر در زمان حاضر کس بخواهد بیع فضول انجام بدهد و خانه
دیری را به زید و عمرو و بر بفروشد، بعد هم مال را برای الحاق اجازه بیاورد، مستلزم حرج و مرج مشود.

یا مثلا در زمانهای گذشته رفت و آمدهای هوای نبود لذا اگر کس زمین را مخرید از جهت فضا، حریم برای او قائل
نمشدند؛ در نتیجه –صرف نظر از عناوین ثانوی مثل اشراف و ایذای همسایه‐ اگر مخواست متوانست ساختمانش را تا
ی کیلومتر بالا ببرد. اما در زمان ما رفت و آمدهای هوائ وجود دارد؛ لذا امر عقلائ این است که شخص را ملزم کنند که

زمینت را فقط در چهار طبقه باید بسازی.

این سؤال زیاد مطرح مشود که به چه ملاک شرع، شهرداری مگوید مجوز دو طبقه به شما مدهم ول به دیری مگوید
دهم؟ جواب همین مطلب است که بیان شد. البته این مباحث صرف نظر از مسئله قانونگذاری است یعنمجوز ده طبقه م

باید بر همه مسائل اینها قانون گذاشته شود و متأسفانه خیل از این مسائل سلایق است که افراد در شهرداریها اعمال مکنند
و قانون مصوب برای آن وجود ندارد. قانون باید در مجلس شورای اسلام تصویب شده باشد و شورای نهبان آنرا تأیید کرده

باشد و هر چه غیر این باشد قانون نیست.

تفاوت بین بحث مقاصد الشریعه و ملاکات احام

وقت ام و دین است لذا متأخر از دین است یعنبین بحث مقاصد و ملاکات هم فرق وجود دارد. مقاصد غایات برای اح
احام پیاده شد غایات هم محقق مشود.

اما ملاکات قبل از تشریع است و شارع متعالِ حیم تا قیامت را دیدهاست و روی ملاک، طلاق را در اختیار مرد قرار
دادهاست؛ مثلا روی این ملاک که غالباً حوصله مردها بر حفظ زندگ بیشتر از زنان است در نتیجه طلاق کمتر واقع مشود.

پس نمتوانیم بوئیم این مسئله مخالف با عدالت است به این دلیل که چون دو نفر با هم ازدواج کردهاند باید طلاق به دست هر
دو نفر باشد. یا اینکه بوئیم غایت دین کرامت انسان است و اگر طلاق به دست مردم باشد، با کرامت زن سازگاری ندارد، پس

باید بوئیم مرد به تنهای نمتواند طلاق بدهد و زن هم باید دخالت داشته باشد.

علت اصل گرایش به مقاصد الشریعة محروم بودن از اهلبیت (عليهمالسلام) است؛ ول ما با این سرمایه عظیم که از روایات
اهلبیت(عليهمالسلام) در کنار آیات قرآن کریم داریم، نیازی به بحث مقاصد الشریعة نداریم.

ائمه(عليهمالسلام) و اصحابشان این روایات را با دقت، حوصله، احتیاط و با زحمات فراوان به ما رساندهاند ول متأسفانه
برخ مگویند اکثر روایات شیعه اسرائیلیات است، در حالکه چنین نیست.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ قصص، 83.
و يعين الضعيف و يمر الالأسواق و هو وال يرشد الض ف المجمع عن امير المؤمنين عليه السلام انّه كان يمش [2] ـ «ف



بالبياع و البقّال فيفتح عليه القرآن و يقرأ هذه الآية و يقول نزلت ف اهل العدل و التواضع من الولاة و اهل القدرة من سائر النّاس
و عنه عليه السلام قال الرجل ليعجبه شراك نعله فيدخل ف هذه الآية و ف رواية انّ الرجل ليعجبه ان يون شراك نعله أجود من

شراك نعل صاحبه فيدخل تحتها و القم عن الصادق عليه السلام العلو الشّرف و الفساد النّباء.» تفسير الصاف، ج‏4، ص: 106.
[3] ـ وسائل الشيعة، ج‏27، ص: 62.

[4] ـ مائده، 8.


