
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 127 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مبحث «ضدّ»

ي از مباحث مهم علم اصول، بحث ضدّ است. عنوان اين بحث در كلمات اصولها به اين نحو است كه آيا امر به يك شء
اقتضاى نه از ضدّ آن شء را دارد يا خير؟ اگر مول امر به نماز كرد، آيا خود امر به نماز مقتض نه از ترك نماز ـ كه ضدّ

نماز است ـ هست يا خير؟

معمولا عنوان بحث اين چنين بوده است و آخوند هم بحث را اينچنين مطرح مكنند، ول حقيقت بحث يك مطلب وسيعترى
است و آن اين است كه: آيا بين وجوب يك شء و حرمت ضدّ آن شء، ملازمه در كار است يا خير؟ چنانچه يك شء، واجب

باشد ـ چه اينكه وجوب آن از راه أمر كه يك دليل لفظ است باشد يا از راه دليل لب مثل اجماع باشد ـ آيا بين وجوب اين شء
و حرمت ضدّ آن شء ملازمه در كار است يا خير؟ و اين بحث حقيق است.

اقوال مختلف نسبت به ضدّ عام

ضدّ عام، همان نقيض و ترك است. نماز ضدّ عام آن ترك نماز است و هذا روزه و حج ... و از اين جهت آن را عام مگويند
كه ضدّ براى هر چيزى است.

نسبت به ضدّ عام بين اصولها 5 قول وجود دارد:

قول اول: نف الاقتضاء رأسا: يعن وجوب شء، اقتضاى حرمت ترك آن شء را ندارد. جمهور معتزله و كثيرى از اشاعره قائل
به اين نظريه هستند. مرحوم صاحب معالم در اينكه امر به شء، حرمت ترك شء را اقتضاء دارد مسئله را مسلّم مگيرند كه

كردهاند كه در اصل شيخ انصارى در تقريرات اين را رد نيست و بحث در كيفيت اقتضاء است. ول در اصل اقتضاء هيچ بحث
اقتضاء هم بحث است.

قول دوم: وجوب شء مقتض حرمت ترك آن شء است به نحو عينيت؛ يعن: امر به شء و وجوب شء به دلالت مطابق بر
حرمت ضدّ عام دلالت دارد.

قول سوم: اقتضاء به نحو تضمن، يعن: امر به شء مقتض نه از ضدّ عام است به نحو دلالت تضمن بهطورى كه مگويند:
وجوب، يك ماهيت مركب دارد كه طلب الفعل مع المنع من الترك است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


.لفظ از ضدّ عام را به دلالت التزام ء اقتضاء دارد نهامر به ش :يعن ،قول چهارم: اقتضاء به نحو التزام لفظ

قول پنجم: اقتضاء به نحو التزام عقل، يعن: عقل مگويد بين وجوب شء و حرمت ضدّ عام، ملازمه در كار است.

 در ضدّ خاص هم همين اقوال به استثناء قول به تضمن (قول سوم) است؛ علاوه اينه دو قول دير در ضدّ خاص وجود دارد
كه در ضدّ عام مطرح نبود: يك قول، قول صاحب مقابيس است و قول دير قول شيخ بهاي است كه بعدا ذكر مشود.

أمر اول: در بيان مقصود از «اقتضاء»

لفظ «اقتضاء» كه در محل نزاع آمده است اطلاق دارد، يعن: اقتضاء به هر نحوى و كيفيت كه مخواهد باشد: چه به نحو دلالت
مطابق (عينيت)، و چه به نحو دلالت تضمن، و چه به نحو دلالت التزام، و چه به نحو اقتضاى لفظ و چه به نحو اقتضاى

عقل. پس لفظ اقتضاء اعم از اينها است.

و اينكه آخوند اين مطلب را ذكر مكند كه اقتضاء به نحو اعم است، سه جهت دارد:

جهت اول: اينه هيچيك از اصولها محل نزاع را مقيد نرده است، بله همه گفتهاند: «آيا امر به شء، مقتض نه از ضدّ
است» كه اين اقتضاء را هيچ كس مقيد به اقتضاء لفظ ... نرده است. بنابراين چون لفظ اقتضاء در عنوان نزاع، مطلق است

پس لفظ اقتضاء اعم از اينها است.

شود؛ پس بايد اقتضاء، اعمنزاع خارج م نيم، بسيارى از اقوال ذكر شده از محلبيان ن م: اگر اقتضاء را به نحو اعمجهت دو
باشد تا شامل همه اقوال بشود.

جهت سوم: ما يك قاعدهاى داريم به اين بيان كه عموم و خصوص محل نزاع وابسته به عموم و خصوص غرض است كه از
بحث داريم. ما دنبال اين هستيم كه آيا متوان از راه، حرمت ضدّ را از وجوب شء بدست آورد و اين غرضِ ما اعم ماست و

لذا نتيجه مگيريم كه محل نزاع (اقتضاء) هم بايد اعم باشد.

نته: مراد از ضدّ در اين بحث، مطلق معاند و مناف است. به عبارت دير: مراد از ضدّ در اين بحث، معناى لغوى آن است كه
معناى لغوى هم شامل ضدّ اصطلاح و هم شامل نقيضين مشود.

در اصطلاح فلسفه و منطق، ضدّان دو امر وجودى هستند كه ... در مقابل اين ضدّ اصطلاح، نقيضين است كه ي وجودى و
ديرى عدم است. پس ضدّ در بحث ما اعم از ضدّ اصطلاح است، و مراد معناى لغوى آن است.

أمر دوم

غرض از طرح اين أمر، پاسخ از يك شبهه است و آن اينه: كثيرى از افرادى كه قائلند كه امر به شء، مقتض نه از ضدّ
خاص است (ضدّ خاص: امرى كه عنوان وجودى را دارد و ضدّيت هم دارد مثل خوردن و خوابيدن ...)، از راه مسئله مقدّميت

وارد شدهاند، يعن گفتهاند: طلبِ احد الضدّين مقدّمه است براى ترك ضدّ دير؛ و يا برعس يعن: ترك احد الضدين عنوان



مقدمه را براى انجام ضدّ دير دارد.

آخوند در اين امر دوم مخواهد مسئله مقدميت را رد بند. ابتدا اين توهم مقدّميت را بيان مكنند كه مراد از مقدّميت چيست و
سپس به رد وابطال آن مپردازند.

قائلين به مقدّميت، دو مقدمه براى مقصود خودشان گفتهاند تا مقصودشان روشن شود و آن اينكه:

1ـ مقدمه اول: هر ضدّى مانع از ضدّ دير است، مثل سواد كه مانع بياض است و بالعس.

2ـ مقدمه دوم: عدم المانع از اجزاء علّت تامه است. هر معلول علّت تامه دارد. اگر سواد بخواهد موجود شود، به علّت تامه نياز
دارد. علّت تامه هم اجزاي دارد و ي از اجزاء علّت تامه عدم المانع است.

نتيجه: عدم يك ضدّ از اجزاء علّت تامه براى وجود ضدّ دير است. مثل اينكه عدمالبياض مقدّمه است براى وجود سواد.

با اين دو مقدمه نتيجه مگيرند كه عدم هر ضدّى مقدمه براى وجود ضدّ دير است.

در مانحنفيه هم مگويند: نماز واجب است و ازاله نجاست از مسجد، ضدّ خاص براى نماز است؛ پس بين اين دو تضاد است،
يعن: ازاله نجاست يا نماز، هر كدام مانع براى ديرى است. پس اگر بخواهد نماز، واجب باشد عدم ازاله نجاست مقدمه براى

وجوب نماز است يا عدم صلاة مقدمه براى وجوب ازاله نجاست است.

اينها بر اساس مقدّميت چنين مگويند: با تبيين مقدّميت ضدّ خاص، بحث ضدّ از صغريات بحث مقدّمه واجب مشود كه
مقدّمه واجب، واجب است؛ يعن: عدم صلاة، مقدمه براى وجوب ازاله نجاست است و مقدمه واجب هم واجب است، پس عدم

صلاة واجب است؛ و وقت عدم صلاة واجب شد پس خود صلاة حرام مشود. پس ثابت شد كه امر به شء، حرمت ضدّ
خاص را اقتضاء دارد.

 آخوند اين استدلال و بيان را فاسد مدانند و دو وجه در ابطال آن بيان مكنند:

نته: اينجا بين محشين كفايه اختلاف است و بعضها از عبارت آخوند، سه دليل و وجه را استفاده كردهاند و برخ دو وجه
را. گفتيم: ظاهر عبارت آخوند، دو وجه است؛ ول آخوند براى وجه اول تشبيه به نقيضين را به عنوان مؤيد ذكر مكنند. و لذا

بعضها اين تشبيه را يك وجه ديرى براى رد مقدّميت دانستهاند.

وجه اول: وجدانا وقت دو ضدّ را با يدير بررس كنيم، عدم ضدّ از مقدّمات وجود ضدّ دير؛ نيست بله در يك رتبه واحد
قرار گرفتهاند و در عرض هم هستند، در حال كه مقدّمه آن است كه قبل از ذىالمقدمه باشد.

براى اينكه اين مسئله وجدان روشن شود بحث را مبريم روى متناقضين كه تقابل آنها شديدتر از ضدّين است. در نقيضين
مسئله مقدّميت مطرح نيست به اينه عدم ي از دو نقيض، مقدّمه براى تحقق نقيض دير باشد، و امان ندارد كه عدم عدم زيد

مقدمه براى براى وجود زيد باشد ـ كه عدم زيد، نقيضِ وجود زيد است ـ ، زيرا عدم عدم زيد همان زيد است و يك شء
نمتواند مقدمه براى خودش باشد؛ بله اين دو در يك رتبه و در عرض يدير هستند. با توجه به اينكه نقيضين هم عين مسئله

ضدّين است، بنابراين همانطورى كه عدم أحد النقيضين مقدمه براى نقيض دير قرار نمگيرد در متضادين هم همينطور است



و مثلا ترك نماز مقدمه براى ازاله نيست، بله ترك صلاة و ازاله در رتبه واحد هستند و هيچكدام تقدّم و تأخّر بر يدير ندارند و
در عرض هم هستند.

وجه دوم: اگر بخواهيم اين مسئله را بپذيريم دور  لازم مآيد و اين دور را آخوند از صاحب هداية المسترشدين گرفته است.
آخوند مفرمايد: شما مگوييد: عدم نماز مقدمه است براى ازاله، زيرا بين نماز و ازاله تضاد و تمانع وجود دارد. أما تمانع
دوطرفه است، يعن: اگر عدم نماز، مقدمه براى ازاله باشد؛ خود ازاله هم مقدمه براى عدم نماز است؛ زيرا اگر عدم يك ضدّ

مقدمه براى ضدّ دير باشد، ـ بر اساس تمانع بين ضدّين ـ خود ضدّ دير هم مقدمه براى عدم آن ضدّ مشود و هذا دور، والدور
.باطل

پس آخوند دو بيان آوردند كه مسئله مقدميت در كار نيست و چنين نيست كه عدم يك ضدّ مقدمه براى وجود ضدّ دير باشد.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


