
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 126 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تتمه

مقدّمه مستحب

بعد از آنكه بحث مقدمه واجب به پايان رسيد و خود آخوند چنين اختيار كردند كه حق با قائلين به ملازمه است و بين وجوب
نفس ذىالمقدمه و وجوب شرع غيرى مقدمه ملازمه تحقق دارد و بهترين دليل آن هم مسئله وجدان است، حالا مفرمايند:

در باب مقدّمات مستحب هم مطلب همينطور است، به اين بيان كه: اگر كس قائل به ملازمه شد، مقدّمات مستحب هم ـ مثل
خودِ مستحب ـ استحباب پيدا مكند، يعن: ذىالمقدمهاش، استحباب نفس دارد و مقدّمات مستحب هم استحباب غيرى پيدا

مكند.

پس بنا بر قول به ملازمه مقدّمات واجب و مستحب هر دو يسان هستند.

در باب مقدّمات حرام و مروه مطلب از چه قرار است؟ آيا مقدّمات حرام هم حرام است؟ به عبارت دير اگر ما در باب مقدمه
واجب قائل به ملازمه شديم، در مقدّمات حرام هم همينطور است و مقدمه حرام هم مثل خود حرام، حرام است يا خير؟

آخوند در اينجا تفصيل مدهند و فرق بين مقدّمات حرام قائل مشوند و مفرمايند:

اگر مقدّمات حرام از اين قبيل باشند كه با اتيان و تحقق آن مقدّمه، لامحالة ذىالمقدمه هم محقق مشود؛ به عبارت دير: اگر
مقدمه حرام علّتِ تامه تحقق حرام باشد بهطورى كه بعد از انجام مقدمه، ملّف اختيارى ندارد و سلبِ قدرت از او مشود و

لامحالة به دنبال مقدمه، ذىالمقدمه تحقق پيدا مكند ـ مثل افعال توليديه و افعال تسبيبيه ـ اين مقدّمات حرام هستند و مثل مقدمه
واجب ـ بنا بر ملازمه ـ اتصاف به حرمت پيدا مكنند.

اما اكثر مقدّمات حرام به اين شل نيست، بله ممن است كس تمام مقدّمات حرام را انجام بدهد و بعد از اتيان جميع
مقدّمات هنوز مردد باشد كه آيا حرام را انجام بدهد يا ندهد، و متواند حرام را انجام بدهد و يا انجام ندهد؛ مثلا فردى خمر تهيه

كرد و تمام مقدّمات شرب خمر آماده شد، ول در عين حال لازم نيست كه شرب خمر تحقق پيدا كند و هنوز اختيار و اراده
ملّف آخرين جزء علّت است كه بعد از تماميت مقدّمات، اگر ملّف اراده كرد شرب خمر تحقق پيدا مكند، اما اگر اراده نرد

ـ با تمام وسايل كه تهيه كرده و تمام مقدّمات كه انجام داده است ـ امان دارد كه شرب خمر تحقق پيدا نند. حالا در اين

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


موارد چرا مقدمه حرام، حرام باشد؟ اين مقدّمات حرام اثرش چيست كه اتصاف به حرمت پيدا بند؟ مقدّمات كه وجود و
عدمشان فرق نمكند و بود و نبود آن اثرى نمگذارد، بله آنچه كه مؤثر در حصولِ حرام است همان اراده ملّف است كه

آخرين جزء علّت مباشد.

خلاصه: لذا مقدّمات حرام در اين قبيل از افعال ـ كه نوع افعال هم از اين قبيل است ـ وجه ندارد كه اتّصاف به حرمت پيدا
بند. مقدّمهاى كه وجود و عدمش در تحقق حرام يسان است و تحقّق حرام مستند به اراده ملّف است، به چه جهت اين مقدّمه
اتصاف به حرمت پيدا كند؟ و لذا در نوع افعالِ محرمة كه جنبه توليدى و تسبيب در آنها تحقق ندارد، هيچيك از مقدّماتش اتصاف

به حرمت نمتواند پيدا كند.

اينجا همان اشال كه قبلا هم مطرح شد پيش مآيد كه بالاخره شما اين مطلب را قبول داريد كه هر چيزى علّت تامه دارد و تا
ماداميه علّت تامهاش تحقق پيدا نند امان ندارد كه وجود پيدا كند. در ممنات مطلب اينطور است كه چه در اصل وجود
ممن و چه در شؤونِ ممن (افعال و حركات ممن) حتما بايد علّت تامه تحقق پيدا بند؛ و لذاست كه اين قضيه در فلسفه
تقريبا جزء قطعيات است كه: الشء ما لم يجب لم يوجد، يعن: شء ممن تا وجوبِ وجود از ناحيه علّت تامه براى او پيدا

نشود، وجود پيدا نخواهد كرد.

نتيجه اين حرف اين است كه هر ممن و هر فعل و حركت و هر اثرى بايد حتما علّت تامه داشته باشد كه به استناد آن علّت
تامه، وجوبِ وجود پيدا بند. پس چرا شما بين محرمات فرق گذاشتيد؛ زيرا تمام محرمات نياز به علّت تامه دارند و فرق بين
حرام و حرام نيست، و حرام كه علّت تامه نداشته باشد ما سراغ نداريم، پس چرا بين محرمات فرق قائل شديد؟ وبه تعبيرى

فرموديد كه بعض از محرمات، علّت تامه ندارند؟

آخوند مفرمايد: درست است كه تمام محرمات، علّت تامه دارند، ول بعض از علل تامه با بعض دير فرق مكند.

در بعض از علل تامه، اراده آخرين جزء علّت نيست؛ اراده ملّف همان است كه متعلَّق به علّت تامه مشود؛ ملّف علّت تامه
را اراده مكند و به دنبالش معلول تحقق پيدا مكند.

اما بسيارى از محرمات اينطور نيست و خود اراده حرام و اراده ذىالمقدمه، آخرين جزء علّت تامه است، يعن: ساير مقدّمات
كه تهيه شد حالا بايد اراده حرام و اراده ذىالمقدمه ضميمه اين مقدّمات بشود تا حرام تحقق پيدا بند؛ پس خود اراده حرام و

اراده ذىالمقدمه، آخرين جزء علّت تامه است.

اگر اراده، آخرين جزء علّت تامه شد آن وقت آخوند مفرمايد: آن حرف كه ما قبلا ذكر كرديم پيش مآيد كه اراده نمتواند
متعلَّق حم قرار بيرد، زيرا اراده خودش يك امر غير اختيارى است؛ زيرا امر اختيارى آن است كه مسبوق به اراده باشد، و اگر

اراده بخواهد مسبوق به اراده باشد تا اختيارى شود، نقل كلام در آن اراده دوم مشود كه آيا اختيارى است يا غير اختيارى؟ و
اگر بخواهد اختيارى باشد، بايد مسبوق به اراده سوم باشد و هذا يتسلسل. بنابراين براى جلوگيرى از تسلسل، آخوند مفرمايد

كه اراده، امر غير اختيارى است و نمشود تليف ـ وجوبا يا تحريما ـ به آن تعلّق گيرد.

پس در اين قبيل از موارد كه اراده، جزء أخير علّت تامه است نمتوانيم بحث كنيم كه آيا مقدمه حرام، حرام است يا نه؟ ول در
آن قبيل از افعال ـ مثل افعال توليدى و تسبيب ـ كه اراده واسطه نمشود و همان به دنبالِ تحقق علّتِ تامه، ذىالمقدمه موجود

مشود؛ اين بحث موضوعيت دارد.



 خلاصه بيان آخوند اين است كه: در مقدّمات حرام بايد تفصيل قائل شد بين آن جاي كه خود مقدّمه، علّتِ تامه باشد و اراده
واسطه نشود؛ و بين آن مقدّمات كه اراده، جزء اخير علّت تامه باشد ـ چون اراده، امر غير اختيارى است نمتواند متعلَّق حرمت

و تليف واقع بشود ـ .

اين تفصيل راجع به مقدّمات حرام بود و در مورد مقدّمات مروه هم همين تفصيل وجود دارد كه:

علّت تامه فعل مروه، اتّصافِ به كراهت پيدا مكند؛ ول در اكثر مروهات كه فعل توليدى و تسبيب نيستند، مقدّماتشان
اتّصاف به كراهت ندارند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


