
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 125 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

آخوند مفرمايد: بعد از آن دو اصلاح كه در دليل مذكور انجام داديم، در عين حال اين دليل باطل است؛ زيرا:

جمله شرطيه اول كه مگويد: «لو لم يجب المقدّمة لجاز تركها»، اين جمله را براى ما معنا كنيد؟ اينكه اگر مقدّمه شرعا واجب
نباشد، تركش جايز است، يعن: «شرعا» ترك آن جايز است و يا اينكه «شرعا و عقلا» هر دو جايز است؟

به عبارت دير: اگر وضوء يا نصب نردبان مثلا وجوب شرع نداشته باشد لازمهاش اين است كه تركش جايز باشد؛ آيا مقصود
اين است كه فقط شرعا ترك آن جايز است يا شرعا و عقلا ترك آن جايز است؟

«جواز» را هم به معناى جواز بمعن الأعم معنا كرديم و «جاز تركها» يعن: لان تركها غير ممنوع؛ حالا كه ترك آن غير ممنوع
است، آيا شرعا فقط غير ممنوع است يا شرعا و عقلا؟ كداميك از اين دو احتمال مقصود شما در اين دليل است؟

اگر مقصودتان اين باشد كه: لو لم يجب المقدّمة لان تركها غير ممنوع شرعا ـ مثلا اگر وضوء شرعا واجب باشد پس ترك
وضوء ممنوعيت شرعيه ندارد ـ ما اين مقدمه را مپذيريم و اين قضيه «لو لم يجب ...» را قبول مكنيم و واقعا هم همينطور

است كه اگر چيزى وجوب شرع نداشته باشد، ترك آن چيز ممنوعيت شرعيه ندارد و اين قابل انار نيست.

اما به دنبال اين مطلب، آن دو تال فاسدى كه بيان كرديد ـ كه ي مسئله تليف مالايطاق است و ديرى خروج واجب مطلق از
واجب مطلق بودن است ـ هيچكدام از اين تال فاسدها لازم نمآيد و ما قائل مشويم به اينكه مقدّمه، وجوب شرع ندارد و به
ندارد، ول يريد، شرعا ممنوعيتاگر بخواهيد وضوء ن ندارد؛ مثلا شويم به اينكه ترك مقدّمه، ممنوعيت شرعدنبالش قائل م

در عين حال اگر شما وضوء نرفتيد و مقدمه را ترك كرديد، ذىالمقدمه از وجوب خودش بيرون مرود، سقوط وجوب
ذىالمقدمه به خاطر اين است كه معصيت تحقق پيدا كرده است و شما به سوء اختيار خودتان اين ذىالمقدمه را انجام نداديد.

به تعبيرى دير: اگر نصب نردبان ننيد به دنبال عدم نصب نردبان، تليفِ «كون عل السطح» ساقط مشود؛ ول علّت سقوط
تليفِ «كون عل السطح» مسئله موافقت و مسئله انتفاء موضوع تليف نيست؛ بله علّت سقوط آن اين است كه معصيت

تحقق پيدا كرده است، زيرا شما متوانستيد ذىالمقدمه را انجام بدهيد و متوانستيد با نصب نردبان، قدرت بر انجام ذىالمقدمه
پيدا كنيد.

اكنون شما متوانيد اين اعتراض را داشته باشيد كه چرا شارع ترك وضوء را شرعا  ممنوع نرد. مگوييم: چه لزوم دارد كه
شارع يك ممنوعيتِ ترك را صادر كند. مر شما به عقل مراجعه نمكنيد؛ مر در باب اطاعت و عصيان، حاكم، عقل نيست و
عقل به شما مگويد: نصب نردبان را براى قدرت بر ذىالمقدمه ايجاد كن. لازم نيست كه شارع روى نصب نردبان ـ وجودا و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


عدما ـ حم داشته باشد. فرضا اگر به شرع مراجعه كنيم و بپرسيم كه ترك نصب نردبان چه حم دارد؟ جواب مدهد كه
ممنوعيت شرعيه ندارد. اما اكنون كه ممنوعيت شرعيه ندارد، آيا جلوى اطاعت گرفته مشود و باب اطاعت مسدود مشود؟

شما مر قدرت بر انجام اين تليف «كون عل السطح» نداريد؟ مر مقدمه آن مقدور شما نيست؟ مر عقل حم نمكند به
اينكه حتما بايد مقدمه را در خارج اتيان كرد؟ يقينا چنين است كه قدرت هست و باب اطاعت، مسدود نيست و عقل

حممكند كه بايد مقدّمه را خارجا اتيان كرد. و بيان شد، اينه ما ملازمه را منر هستيم و در برابر دليل شما كه اثبات ملازمه
مكند ايستادهايم، نمگوييم: مقدّمه، لابدّيت عقليه ندارد؛ بله ما مگوييم: مقدّمه، وجوب غيرى شرع ندارد، والا كس منر

لزوم مقدّمه از نظر عقل نيست.

بنابراين شما هستيد و حم عقل به لزوم اطاعت از باب اينكه قدرت داريد به اينكه با نصب نردبان، «كون عل السطح» را
ايجاد بنيد؛ پس اگر شما نصب نردبان نرديد و تليف ساقط شد، علّت سقوط تليف معصيت اختيارى شما و سوء اختيار

شماست.

خلاصه: ما مقدّمه اول (قضيه شرطيه اول) را قبول داريم كه: اگر مقدّمه، واجب نشد؛ ترك مقدّمه، ممنوعيت شرعيه ندارد و
شارع جلوى ترك مقدمه را نرفته است، زيرا لازم نيست كه شارع جلوى ترك مقدّمه را بيرد و شارع نظرى نسبت به ترك

مقدّمه ندارد، بله در باب اطاعت، حاكم، عقل است. به عقل كه مراجعه كنيد هيچ كمبودى از نظر اين تليف مشاهده نمكند.
مول گفته است: «يجب الون عل السطح» و اين هم مقدور براى شماست به اين كه مقدمهاش (نصب نردبان) را انجام بدهيد و

به دنبالش ذىالمقدّمه بيايد و خود عقل هم مستقلا حم به لزوم مقدّمه مكند. حال اگر به دنبال ترك مقدّمه، وجوب ذىالمقدمه
ساقط شد، سقوط آن به خاطر عدم قدرت نيست؛ بله سقوط آن به خاطر عصيان است ـ و ي از چيزهاي كه تليف را ساقط

مكند مسئله عصيان تليف است ـ و اينجا هم تليف به ذىالمقدمه به سبب عصيان اختيارى ساقط شده است و به دنبالش
استحقاق عقوبت يا مؤاخذه در كار است. پس چه تال فاسدى لازم مآيد اگر مقدّمه، وجوب شرع نداشته باشد؟

اين صحبتها در صورت بود كه «لجاز تركها» را به معناى «لجاز تركها شرعا» بدانيم.

اما اگر اين احتمال را بدهيم كه: لو لم يجب المقدّمة شرعا لجاز تركها شرعا وعقلا بدين معن كه اگر مقدّمه، واجب نباشد ترك
آن هيچ ممنوعيت ندارد نه ممنوعيت عقليه و نه ممنوعيت شرعيه يعن هم شارع مگويد: متوانيد ترك كنيد و هم عقل؛ اگر

ا ما اين سخن و اين قضيه شرطيه را قبول نداريم و چه كسكند. امفاسد تحقق پيدا م از آن دو تال مقصودتان ابن باشد ي
گفته است كه اگر مقدّمه، وجوب شرع نداشت لازمهاش اين است كه ترك آن شرعا و عقلا جايز است؟! خودِ ما كه انار

ملازمه مكنيم و الآن در برابر دليل شما ايستادهايم مگوييم: مقدّمه، شرعا واجب نيست ول در عين حال تركِ آن ممنوعيت
عقليه دارد نه ممنوعيت شرعيه.

«در اين قضيه شرطيه «لو لم يجب المقدّمة شرعا لجاز تركها شرعا وعقلا بنابراين ملازمهاى بين شرط و جزاء و بين مقدّم و تال
نداشته باشد، نه اينكه ممنوعيت عقل مقدّمه اين است كه تركِ مقدّمه ممنوعيت شرع نيست ، زيرا لازمه عدم وجوب شرع

هم در كار نباشد.

نتيجه: اگر «لجاز تركها» به معناى «لجاز تركها شرعا» شد، جمله شرطيه اول را مپذيريم؛ ول ي از آن دو تال فاسد كه
مطرح شد تحقق پيدا نمكند. و اگر به معناى «لجاز تركها عقلا وشرعا» شد، ما خود اين قضيه شرطيه اول را نمپذيريم و

ملازمه بين «لو لم يجب المقدّمة شرعا» و بين «لجاز تركها»، ممنوع است.

اين جواب از استدلال اينها بود، درنتيجه بايد قائلين به ملازمه به همان دليل كه ما (آخوند) استدلال كرديم و ريشهاش مسئله



وجدان بود، مراجعه كنند؛ به ضميمه دليل دوم كه مسئله وجود اوامر غيريه در شرعيات و عرفيات است.

بعض از تفاصيل در وجوب مقدّمه

تفصيل بين «سبب و مسبب» و ساير مقدّمات

تفاصيل در باب وجوب مقدّمه ذكر شده است و آخوند دو تفصيل نقل مكند.

1ـ تفصيل اول: تفصيل بين سبب و مسبب و مقدّمات دير است، كه گفتهاند: مقدّمه اگر سببيه باشد يك حم دارد و اگر غير
سببيه باشد مثل شرط و معدّ و ... حم ديرى دارد.

چه ويژگ سبب امتياز مقدمه سببيه از ساير مقدّمات شدهاست؟ مفصل چنين مگويد:

معناى سبب اين است كه به دنبالش مسبب تحقق پيدا مكند و واقعش اين است كه در باب سبب و مسبب، أمر اصلا به مسبب
تعلّق نمگيرد و اگر شما ظاهرا ديديد كه أمر به مسبب متعلّق است، باطنش اين است كه أمر، متعلّق به سبب است؛ زيرا آنچه
كه در بابِ سبب و مسبب مقدور براى ملّف است، عبارت از سبب است، مثلا: القاء حطب در آتش مقدور براى ملّف است،

اما احراق يك امر غير اختيارى است و مقدور براى ملّف نيست. و لذا أمرى كه متعلّق به مسبب است باطنا متعلّق به سبب
است ول در ساير مقدّمات مثل شرط، عدم مانع، معدّ و ... اين مسئله مطرح نيست.

 آخوند دو اشال به اين تفصيل مكنند:

1ـ اشال اول: بر فرض اينكه ما اين حرف را بپذيريم، نتيجهاى كه شما از اين حرف مگيريد چيست؟ نتيجه حرف شما اين
است كه سبب ـ در باب سبب و مسبب ـ امرِ غيرى ندارد، و همان أمر نفس كه متعلّق به مسبب است، متعلّق به سبب مشود؛

زيرا شما مگوييد: ظاهرا أمر متعلّق به مسبب است؛ ول در حقيقت امر به سبب تعلّق گرفته است. سؤال ما اين است كه كدام
أمر به سبب تعلّق گرفته است؟ همان وجوب ذىالمقدّم و امر نفس متعلّق به سبب شده است. بنابراين شما نيامديد در بحث

مقدمه واجب يك تفصيل بدهيد؛ زيرا تفصيل در بحث مقدمه واجب، تفصيل در وجوب غيرى است و بايد بوييد: فلان مقدّمه،
وجوبِ غيرى دارد و فلان مقدّمه، وجوب غيرى ندارد؛ ول باطن حرف شما اين است كه وجوب غيرى را كنار گذاشتيد و

مگوييد: آن أمر نفس متعلّق به مسبب، در واقع و باطنا تعلّق به مقدمه سببيه دارد؛ پس مقدمه سبب، وجوب نفس و وجوب
ذىالمقدّم دارد و اين مربوط به باب مقدّمه واجب نيست، زيرا در باب مقدمه واجب بايد نسبت به وجوب غيرى تفصيل قائل

بشويد.

پس اولا اگر حرف شما را هم پذيرفتيم، نتيجهاى در بحث مقدمه واجب ندارد.

2ـ اشال دوم: اصل حرف شما باطل است. چرا اگر أمر، متعلّق به مسبب بشود، ما أمر را از مسبب برداريم و روى سبب
بذاريم؟!

ممن است شما بوييد: مسبب مقدور ملّف نيست. مگوييم: آيا مقصود از مقدوريت اين است كه بلاواسطه مقدور باشد؟ ما
اين مطلب را قبول نداريم؛ بله ملّفبه بايد مقدور انسان باشد، چه اينكه با واسطه مقدور باشد يا بدون واسطه، فرق نمكند؛
مثلا: إحراق براى ما مقدور است ولو اينكه مقدوريت آن به واسطه سبب است، ول مقدوريت بر سبب كاف است كه مسبب را



مقدور بند؛ و مسبب كه مقدور شد، أمر به خودش متعلّق است. بنابراين چرا أمرِ متعلّق به مسببِ مقدورِ معالواسطه را از روى
مسبب برداريم وبوئيم مربوط به سبب است؟ در حال كه لازم نيست مقدوريت، مقدوريت بلاواسطه باشد.

خلاصه: اولا اين تفصيل شما نتيجهبخش نيست، و ثانيا اصل حرف شما هم قابل قبول نيست. پس اين تفصيل بين سبب و
مسبب و ساير مقدّمات كه در كتاب معالم و قوانين خيل مفصل بيان شده است اثرى ندارد و نتيجهاى نمتواند داشته باشد.

و غيرشرع تفصيل بين شرط شرع

تفصيل دوم: اين تفصيل در باب شرايط است. مفصل مگويد: شرايط مأموربه و شرايط ملّفبه اگر شرايط شرعيه باشد،
وجوب غيرى دارد؛ اما اگر شرايط عقليه يا شرايط عاديه شد، وجوب غيرى ندارد. پس در باب شرايط از نظر وجوب غيرى

مقدّم بين شرط شرع و شرط غير شرع فرق گذاشته شده است.

دليل اين مفصلين اين است كه: شرايط عقل و عادى را خودمان مدانيم و احتياج نيست به راهنماي ندارد و احتياج به اينكه
شارع، شرط عقل و عادى را واجب كند؛ ول در شرايط شرعيه مثل وضوء براى نماز، اگر شارع، وضوء را واجب نند ما از
كجا بفهميم كه وضوء در نماز شرطيت دارد. وضوء، شرط مربوط به شارع است ولذا شارع بايد وضوء را واجب كند تا از

واجب كردنِ وضوء براى نماز، استفاده شرطيت كنيم. در حقيقت اگر وضوء وجوب نداشته باشد و دليل شرع وجوب وضوء
را بيان نند، ما شرطيت وضوء را نمتوانيم بفهميم و انتزاع بنيم. اما به خلاف شرايط عقل و عادى كه احتياج به ايجاب شارع

ندارد.

پس علّت اينكه شرط شرع امتياز پيدا كرده است اين است كه عقول ما نمتواند شرايط شرعيه را درك بند، و عقل ما ارتباط
بين وضوء و نماز را نمتواند درك كند و لذا شارع بايد وضوء را براى نماز واجب كند تا  انتزاع شرطيت وضوء نسبت به نماز

ممن شود، و اگر اين وجوبِ غيرى براى وضوء نباشد اصلا انتزاع شرطيت براى ما ممتنع است.

آخوند در اينجا چند مطلب مطرح مكنند:

1ـ اگر نظرتان باشد در تقسيم مقدّمات به شرعيه و عقليه و عاديه، تمام مقدّمات را به مقدّمات عقل برگردانيم و گفتيم: شرط
شرع هم به عقل برمگردد، و شرط عادى هم يك قسم آن كه اصلا جنبه مقدّميت ندارد و يك قسم ديرش كه جنبه مقدّم پيدا

مكند آن هم رجوع به شرط عقل مكند. پس در آن تقسيم ما تمام مقدّمات را به مقدّمات عقليه برگردانديم.

2ـ شما مگوييد: اگر وضوء شرعا واجب نباشد، مقدّميت و شرطيت ندارد. معناى اين عبارت شما چيست؟ معناى عبارت شما
اين است كه: شرطيت وضوء، متوقف بر وجوبِ وضوء است، يعن: شارع، وضوء را واجب مكند و به دنبالِ وجوبِ وضوء

مسئله شرطيت پيدا مشود؛ بنابراين شرطيت وضوء، متوقف بر وجوب غيرى وضوء است. در حال كه مطلب برعس است به
اين بيان كه: وجوب غيرى وضوء، متوقف بر شرطيت وضوء است و وجوب غيرى و لزوم شرع وضوء به خاطر شرطيت آن

بوده و ملاكِ وجوب غيرى، شرطيت است.

پس اگر ما بخواهيم دليل شما را پياده كنيم يك دور خيل صريح تحقق پيدا مكند؛ زيرا مدانيم كه اول مسئله شرطيت مطرح
است و بعد وجوب غيرى متعلَّق به شرط مشود. پس وجوب غيرى متوقف بر شرطيت است و اين جاى انار نيست. و دليل

شما عس اين مطلب را هم بيان مكند و مگويد: شرطيت هم متوقف بر وجوب غيرى است؛ زيرا عبارت شما اين است كه:
لو لا وجوبه شرعا لما كان شرطا، پس شرطيت متوقف بر وجوب غيرى است، و وجوب غيرى هم متوقف بر شرطيت شد و اين



دور است، و برگشت دليل شما به اين دور است.

ممن است مفصل بويد: شما مسئله دور را مطرحكرديد، ول بيانكنيد كه ما شرطيت وضوء را از كجا استفاده كنيم؟ آيا
شرطيت را از وجوب غيرى استفاده نمكنيم؟

آخوند مفرمايد: خير، شرطيت از وجوب غيرى انتزاع نمشود؛ بله شرطيت از اين انتزاع مشود كه تليف نفس به نماز
كنيم. والابه صلاة مقيد به طهارت، انتزاع شرطيت براى طهارت م ليف نفست شود، و ما از تعلّقد به طهارت متعلّق ممقي

معنا ندارد كه از وجوب غيرى، انتزاع شرطيت بشود؛ زيرا وجوب غيرى متفرع بر شرطيت و متأخر از آن است، آن وقت چونه
از وجوب غيرى انتزاع شرطيت مكنيد؟! پس بايد شرطيت از وجوب نفس انتزاع بشود.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


