
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 120 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مبناى آخوند در تقسيم به اصالت و تبعيت اين شد كه تقسيم مربوط به مقام ثبوت و واقع است، و ايشان  در پايان يك دليل
كوچ ذكر مكند و آن دليل اين است كه:

 اگر اين تقسيم به لحاظ مقام دلالت و لفظ و اثبات باشد لازمهاش اين است كه اگر واجب هنوز مفادِ دليل قرار نرفته و هنوز
لفظ دلالت بر وجوبش نرده است بايد بوييمكه اين واجب ـ در مرحله قبل از دلالت و قبل از اينكه لفظ او را افاده بند ـ نه

اصل است ونه تبع؛ زيرا هنوز به دلالت نيامده است،در حاليه  شما اين تقسيم را مربوط به مقام دلالت مدانيد.

و اين حرف، حرف نيست كه انسان بتواند به آن ملتزم بشود؛ زيرا واجب از همان وقت كه نطفه وجوبش منعقد مشود  يا
اصل است و يا تبع، و اينطور نيست كه وجوب مدّتها بر آن بذرد  بعدا كه در قالب لفظ كه آمد، اصالت و تبعيت پيدا بند،

بله از همان حين كه به وجوب متصف مگردد و مورد طلب و اراده مول قرار مگيرد، از همان لحظه، عنوان اصليت و
تبعيت همراه با واجب است.

 پس تنها دليل كه آخوند افاده مكند همين است كه اگر اين تقسيم مربوط به مقام دلالت باشد، لازمهاش اين است كه قبل از
دلالت، نه اصالت در كار باشد و نه تبعيت؛ در حال كه انسان نمتواند ملتزم به اين مطلب بشود.

فايده نزاع در مورد ارتباط اين تقسيم (اصل و تبع) به مقام ثبوت يا اثبات

آخوند مفرمايد: اگر اين تقسيم مربوط به مقام ثبوت و واقع باشد، واجبات غيريه (مثل مقدّمه) هم امان دارد اصل باشند و هم
ممن است تبع باشند؛ به اين كيفيت كه يك وقت مول به نصب نردبان كه مقدمه كون عل السطح است، توجه پيدا مكند و

جنبه مقدميت آن را ملاحظه مكند و جنبه وجوب غيرى آن را در نظر مگيرد و بعد طلب حقيق و اراده مستقل به واجب
غيرى متعلّق مشود. البته اين اراده مستقل، به معناى اراده ذىالمقدمه نيست، بله يعن: اراده حقيق به مقدمه متعلّق است

اراده حقيق به واجب غيرى تعلّق يافته است؛ زيرا ملاكِ وجوب غيرى در اين نصب نردبان هست، از اين باب كه مقدميت دارد
و مقدّميت هم علّت تامه براى وجوب غيرى است. و لذا يك طلب و اراده حقيق و مستقل به اين نصب نردبان متعلّق مشود و

.شود: الواجب الغيرى الأصلدر اين صورت عنوان اين واجب غيرى چنين م

اما گاه از اوقات واجب غيرى، تبع مشود؛ به اين كيفيت كه: مول اصلا به نصب نردبان و مقدميت آن توجه پيدا نرده و
التفات به مقدمه نداشته است؛ و در اينجا كه التفات به مقدمه نداشته است، نصبِ نردبان وجوب غيرى تبع پيدا مكند.

پس روى اينكه اين تقسيم مربوط به مقام ثبوت و واقع باشد، واجبات غيريه هم امان اصليت و هم امان تبعيت در آنها هست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 اما واجبات نفسيه كه تعداد آنها فراوان است: فقط متوانند اصالت داشته باشند؛ مثل اينكه مول به «كون عل السطح» توجه
پيدا كرد و وجوب نفس آن را ملاحظه كرد و طلب حقيق مستقل به كون عل السطح متعلّق شد.

اما آيا واجب نفس تبع متوانيم درست كنيم كه يك شء، واجب نفس باشد و معذلك تبع هم باشد؟ و آيا بين نفسيت و تبعيت
امان اجتماع هست؟

آخوند مفرمايد: امان ندارد كه واجب هم تبع باشد و هم نفس؛ زيرا واجب نفس يعن: آنچه كه خودش مصلحت ملزمه
دارد و جهات موجبه در آن تحقق دارد، اعم از اينكه در عالم چيز ديرى واجب باشد يا نه. مثلا نماز واجب نفس است؛ زيرا
خودش مصلحت موجبه كامله دارد، چه اينكه روزه واجب باشد يا نباشد. وقت واجب نفس يك چنين ويژگ دارد، حال اگر

«كون عل السطح» يك چنين وجوب پيدا كرد، دير چطور مشود اين واجب نفس، تبع باشد؟! زيرا معناى تبعيت اين است
كه: اين اراده متعلقه به اين واجب، لازمه تعلّق اراده به شء دير است؛ بهطورى كه اگر اراده به شء دير تعلّق نمگرفت به

اين واجب هم اراده تعلّق پيدا نمكرد. با اين توصيف آيا مشود واجب نفس، تابع غير باشد، بهطورى كه اگر اراده به غير
متعلّق نشد به اين هم تعلّق پيدا نند؟

بنابر اين تبعيت با وجوب نفس سازگار نيست و واجب نفس نمتواند تبع باشد و نمتواند لازمه اراده متعلّقه به شء دير
باشد، بهطورى كه اگر آن شء، ارادهاى به او تعلّق نرفت، به اين هم ارادهاى تعلّق نيرد، و اين معنا با نفسيت نمسازد.

تواند اصلتنها م ؛ و واجب نفسباشد و هم تبع تواند اصلپس نتيجه اينكه روى مبناى مرحوم آخوند، واجب غيرى هم م
باشد، و واجب نفس تبع تصور نمشود.

 اما روى بيان كسان كه تقسيم را مربوط به مقام دلالت و لفظ مدانند، واجب نفس ـ مثل واجب غيرى ـ هم متواند اصل و
هم تبع باشد.

اما اينكه واجب نفس، تبع باشد: مثل مثال روزه، كه دليل مگويد: اگر 4 فرسخ حركت كردى از ابتداى قصد پيمودن چهار
فرسخ و مراجعت را داشت از اول امر، نماز شما قصر است. اينجا شما به ملازمه استفاده مكنيد كه روزه هم واجب نيست؛
در حال كه روزه و نماز دو واجب نفس مستقل بوده و به هم ارتباط ندارند و مسئله نماز و روزه، مسئله مقدمه و ذىالمقدمه
نيست. اما در عين حال مانع ندارد كه حم روزه را با اينكه واجب نفس است، ول از نظر استفاده از دليل نماز به صورت

تبع استفاده كنيد؛ يعن: دليل مخواهد حم نماز را بيان كند و شما به تبع، مسئله روزه را از دليل استفاده كنيد.

پس روى اين بيان كه تقسيم مربوط به مقام دلالت است، واجب نفس هم متواند اصالت داشته باشد و هم تبعيت.

 اگر يك چيزى، واجب بود ول وجوب آن مردد شد بين اينكه واجب اصل است يا واجب تبع؛ آيا راه داريم كه مسئله
اصالت و تبعيت را بدست آوريم؟ (البته اين بحث را آخوند روى مبناى خودشان در مورد اين تقسيم پياده مكنند).

آخوند مفرمايد: واجب تبع را يك وقت طورى معنا مكنيد كه قوام آن به يك امر عدم است و واجب تبع تقوم به يك امر
آن است كه «لم يتعلّق به ارادةٌ مستقلّة»، كه اين «لم يتعلّق ...» يك امر عدم وييد: واجب تبعكند، مثل اينكه بپيدا م عدم

است و مقوم واجب تبع است؛ يعن: آن حيث كه مميز واجب تبع از اصل است همين قيد عدم است.

حالا اگر واجب تبع را به اين صورت معنا كرديد، آن جاي كه بين اصالت و تبعيت مردد باشد، متوان از استصحاب كمك



گرفت و استصحاب متواند واجب تبع را براى ما درست كند؛ زيرا اصل وجوبِ اين واجب، مسلّم است و همانا اشال در
اصالت و تبعيت است و تبعيت را هم با استصحاب درست مكنيم، به اين بيان كه: طبق اين معناى واجب تبع، ملاكِ در

واجب تبع يك امر عدم است (لم يتعلّق به ارادة مستقلّة) و اين «لم يتعلّق ...» با استصحاب ثابت مشود زيرا قبل از اينكه
اين شء وجوب پيدا بند، بلااشال اراده مستقلهاى به او متعلّق نشد؛ و حالا كه وجوب پيدا كرده است، شك مكنيم كه اراده

مستقل به آن تعلّق گرفت يا نه؟ استصحابِ عدم تعلّق اراده مستقلّه به اين شء را جارى مكنيم و نتيجه اين مشود كه: وجوبِ
اين واجب محرز است و عدم تعلّق اراده مستقل به اين واجب هم با استصحاب ثابت مشود و اين واجب، واجب تبع مشود.

پس اگر واجب تبع را به اين صورت معنا كنيد، در اين صورت استصحاب متواند تبع بودن واجب را ثابت كند.

اما يك وقت گفته مشود كه قوام واجب تبع، قيدش به يك امر عدم نيست و نمتوانيم بوييم: «الواجب التبع ما لم يتعلّق به
ارادة مستقلّة»، بله قيد واجب تبع يك امر وجودى است و آن اين است كه بوييم: الواجب التبع ما تعلّق به ارادةٌ غير

مستقلّة» كه «ما تعلّق ...» معناى واجب تبع است. پس واجب تبع آن نيست كه اراده مستقله به آن تعلّق نرفته باشد، بله
واجب تبع آن است كه اراده به آن تعلّق گرفته است ول ارادهاى كه متّصف به عدم استقلال است. پس واجب تبع عبارت

است از: يك امر وجودى موصوف به وصفِ غير مستقل.

اگر واجب تبع عبارت از چنين امر وجودى شد، دست شما از استصحاب كوتاه مشود؛ زيرا مستصحب ما در اينجا يك امر
عدم ـ كه همان عدم تعلّق اراده مستقله است ـ مباشد، و و اثبات يك شء وجودى با استصحاب امر عدم مبتن بر اين است
كه اصل مثبت حجيت داشته باشد، يعن: استصحاب هم مستصحب را ثابت بند و هم لوازم مستصحب را. اما اگر كس اصل

مثبت را حجت ندانست و قائل شد كه: استصحاب تنها براى اثبات مستصحب ارزش دارد ول لوازم مستصحب را ثابت
نمكند، اينجا شما با استصحاب عدم تعلّق اراده مستقله نمتوانيد اين امر وجودى را ثابت بنيد و بوييد: حالا كه اراده
مستقلّه به آن متعلّق نشده است، پس لازمهاش اين است كه اراده غير مستقلّه به آن متعلّق شده است؛ زيرا كه استصحاب

نمتواند اين لازم و امر وجودى را ثابت بند.

پس نتيجتا در موارد شك در اصليت و تبعيت يك واجب، اگر واجب تبع متقوم به يك امر عدم باشد، با استصحاب ثابت
مشود. اما اگر متقوم به يك امر وجودى شد استصحاب هم نمتواند تبعيت را ثابت بند و بالنتيجه ترديد و شك به جاى

خودش باق مماند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


