
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 119 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

اشال از جانب شيخ انصارى رحمهاله بر اين ثمره عمليه بين مبناى مشهور و مبناى صاحب فصول در باب وجوب مقدّمه
شده است كه ايشان مگويد: اگر اعمال دقت كنيد و با نظر دقيق بخواهيد وارد شويد بايد بوييد: روى مبناى مشهور هم عبادت

صحيح است، همانطور كه روى مبناى صاحب فصول، صحيح است و اگر اعمال دقت نرده و يك كم مطلب را توسعه
بدهيد روى هر دو مبنا آن عبادت، باطل است (هم مبناى فصول و هم مبناى مشهور) پس چرا بين اينها فرق گذاشتيد؟

اما بيان و توضيح اشال: ما قبول داريم كه روى مبناى مشهور، تركِ نماز به عنوان مقدمه واجب (ازاله)، واجب است؛ ول تركِ
نماز كه واجب شد، چرا فعل نماز ـ كه نقيض ترك نماز است ـ حرام باشد؟ شما مگوييد: فعل نماز، نقيض ترك نماز است؛ و

ما قبول نداريم كه فعل نماز نقيضِ ترك باشد، زيرا نقيض را در منطق معنا كردهاند به اينكه: «نقيض هر چيزى، از بين بردن آن
چيز و برطرف كردن آن چيز است» به اين ترتيب، ترك نماز نقيضش مستقيما فعل نماز نيست، بله ترك نماز نقيضش رفع تركِ

صلاة و برطرف كردن و از بين بردن ترك صلاة است. منته در خارج اگر بخواهد ترك صلاة، رفع شده و از بين برود و برداشته
شود لامحالة در ضمن فعل صلاة تحقق پيدا مكند. اما شما نمتوانيد مستقيما بوييد كه فعل نماز نقيض براى تركِ نماز است؛

زيرا نقيض ترك، رفع ترك و إعدام ترك است ول إعدام و رفع ترك در خارج با وجود فعل نماز تحقّق پيدا مكند، اما وجود
صلاة حقيقتا نقيض براى ترك نيست.

پس وقت با نظر دقيق، فعل نماز، نقيض ترك صلاة نشد؛ حال چنانچه تركِ صلاة، واجب شد، دير چرا فعل نماز روى مبناى
مشهور حرام بشود؟ البتّه نقيض، حرام است ول حرمت نقيض به فعل نماز ارتباط ندارد؛ زيرا فعل نماز ـ روى دقت نظر ـ

نقيضِ تركِ نماز نشد.

بنابراين اگر اعمال دقت كنيم، روى مبناى مشهور هم فعل نماز، حرام نيست و وقت حرام نشد، عبادت كه همان نماز است فاسد
و باطل واقع نمشود. اين بنا بر اينكه ما دقت نظر به خرج دهيم.

اما اگر دقت نظر به خرج ندهيم و بوييم: فعل نماز، نقيض ترك نماز است؛ چونكه تركِ صلاة، واجب است پس فعل صلاة،
حرام مشود؛ روى حرف صاحب فصول هم همينطور است و روى حرف ايشان هم تركِ نمازى كه موصل به ازاله باشد

واجب است و نقيضِ اين تركِ نمازِ موصل إل الازالة، حرام است. و نقيضِ آن روى مبناى صاحب فصول دو فرد پيدا مكند:
ي اينه نه نماز بخواند و نه ازاله كند، و دير اينه نماز بخواند و ازاله نند. هر دوى اينها نقيض تركِ صلاة موصل إل الإزالة

هستند.

مجرد اينكه روى مبناى صاحب فصول، نقيض دو تا فرد دارد و روى مبناى مشهور يك فرد دارد، اين سبب اختلافِ حم
نمشود. اگر نقيض، حرام است پس به هر دو فردش حرام است؛ و اگر نقيض، خودش حرام است و به فرد سرايت نمكند، آن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جاي كه مثل مبناى مشهور، فردِ آن، منحصر باشد پس حرمت نبايد به فرد ارتباط داشته باشد.

 پس خلاصه اشال شيخ اين شد كه: اگر شما دقت نظر به خرج دهيد و بخواهيد تمام خصوصيات را با دقت ملاحظه كنيد،
روى هيچدام از مبان مشهور و صاحب فصول، عبادت به جاى ازاله، حرام نيست و لا تون فاسدةً. اما اگر يك قدرى بخواهيد
جنبه دقت را كنار بذاريد، هم روى حرف مشهور و هم روى مبناى صاحب فصول، عبادت حرام است؛ زيرا عبادت، نقيضِ ما
هو الواجب است روى حرف مشهور، عبادت، تنها فردِ نقيضِ ما هو الواجب است و روى حرف صاحب فصول اين عبادت ي
از دو فردِ نقيضِ ما هو الواجب است. و يك فرد و يا دو فرد داشتن مدخليت در حم ندارد و موجب تفاوت بين حرف مشهور و

صاحب فصول نمشود.

قلت: مرحوم آخوند تمام حرفهاى شيخ را مپذيرد و اين اشال را قبول مكند مر همين حرف آخرش را، و مفرمايد:

ما متوانيم بين يك فرد و دو فرد فرق قائل بشويم. بيان آخوند در فرق بين يك فرد و دو فرد اين است كه: در آن جاي كه نقيض،
منحصر به فعل نماز است ـ مثل مبناى مشهور ـ كه تركِ نماز، واجب است و نقيضِ تركِ نماز كه رفع ترك باشد، حرام است؛ و

مصداقِ رفع ترك هم منحصر به فعل نماز است؛ مطلب اينطور است كه خودِ اين فعل صلاة و خود اين امر وجوب به نام نماز،
اگر اصطلاحا نقيضِ تركِ نماز نباشد و معناى نقيض بر آن منطبق نشود؛ ول چون اين ويژگ را دارد كه نقيض اگر بخواهد در
خارج وجود پيدا بند، جز در ضمن فعل نماز امان ندارد و لامحالة اتحاد وجودى با فعل نماز پيدا مكند، پس اينجا متوانيم
ادعا كنيم كه اين فعل نماز ـ چون نقيض با آن كاملا متحد است و جز در ضمن اين فعل نمتواند تحقق پيدا بند ـ يا به عنوان

اينكه خودش نقيض است و يا به عنوان اينكه نقيض، جز در ضمن اين فعل نمتواند تحقق پيدا بند، اين فعل نماز، حرام
مشود؛ و چونكه اين فعل نماز، محرم است و عبادت است ولذا روى مبناى مشهور، فاسد و باطل است.

اما روى مبناى صاحب فصول اينطور نيست و روى حرف ايشان، نقيض يك عنوان عام است كه اين عنوان عام گاه اتّحاد
و ارتباط با فعل نماز پيدا مكند و گاه هم در ضمن تركِ نماز و ترك ازاله تحقق پيدا مكند. بنابراين نتيجه دو فرد داشتن اين
مشود كه نقيض، گاه مقارن با فعل نماز بوده و با فعل نماز تحقق پيدا مكند و گاه هم با فرد دير ارتباط و مقارنت پيدا

مكند. و لذا چه وجه دارد كه در صورتِ حرمتِ رفع تركِ موصل كه نقيضِ ترك موصل است، حم به حرمتِ فعل نماز
شود، فعل نمازى كه گاه اوقات رفع الترك با آن مقارنت پيدا مكند؟ چرا اين فعل نماز حرام باشد، در حال كه گاه اوقات

اين فعل نماز عنوانِ نقيض را پيدا مكند؟ اگر از شما بپرسند كه علّتِ حرمتِ نماز چيست، آيا متوانيد جواب بدهيد: به خاطر
اين است كه نقيضِ تركِ موصل، حرام است، و نقيض الترك هم گاه با اين فعل نماز مقارنت پيدا مكند؟

آخوند مفرمايند: آنچه گفته شد در باب مقارن بود، لن در باب ملازم يك عقيدهاى داريم به اين بيان كه: اگر شما دو فعل
خارج پيدا كرديد كه اين دو فعل، متلازم با هم هستند، اگر شارع ي از اين دو فعل را واجب كرد، در اينجا تليف چيست؟
آيا تليف اين است كه چونكه احد المتلازمين واجب شده است، ملازم دير هم وجوب پيدا مكند؟ مجرد تلازم بين دو فعل،

اقتضاى سرايت حم نمكند و اقتضاء نمكند كه اگر احد المتلازمين واجب شد، ملازم دير هم واجب باشد.

:ند؛ يعنمخالف با آن پيدا ب متواند يك حرى نمبله، آنچه كه هست اين است كه اگر احد المتلازمين واجب شد، ملازم دي
نمشود كه احد المتلازمين واجب باشد و ملازم دير، حرام باشد و علت اين مطلب آن اس ته اگر ملازمن دير حرام باشد،
تليف به ما لا يطاق لازم مآيد. اما مسئله به همين مقدار است و مانع ندارد كه ي واجب باشد و ديرى مستحب باشد و يا

ي واجب و ديرى مباح باشد. پس تلازم اقتضاى سرايت نمكند.

در باب تلازم اگر اين مطلب را قائل شديم، در مانحنفيه مطلب سهلتر است، زيرا ملازمهاى  نيست و مسئله مقارنه اتفاق



هم با فعل صلاة ارتباط كند و گاهاز اوقات نقيضِ ترك الصلاة الموصل مقارنتِ با فعل صلاة پيدا م گاه :است؛ يعن
ندارد و در ضمن ترك صلاة و ترك ازاله با هم تحقق پيدا مكند.

پس فرق اين شد كه روى مسلك مشهور چون نقيض، اتحاد وجودى با فعل نماز دارد پس اين فعل نماز، حرام است و حرمت در
عبادات هم موجب فساد و بطلان است. ول روى مبناى صاحب فصول، نقيض، يك امر عدم عام است كه گاه تقارن

وجودى با فعل صلاة پيدا مكند و گاه هم تقارن با ترك نماز و ترك ازاله دارد، حال چونه متوان در اينجا حم به حرمت را
كه روى عنوان نقيض است به اين مقارن (فعل نماز) اتفاق سرايت داد؟ و لذا روى مبناى صاحب فصول نماز، حرام نيست و

درنتيجه فعل نماز محوم به صحت است نه محوم به فساد.

پس اين ثمرهاى كه بر قول به مقدمه موصله بار شده است، به عقيده آخوند، ثمره صحيح است.

در آخر خلاصهاى از فرمايش مرحوم شيخ و مرحوم آخوند را ذكر مكنيم. مرحوم شيخ معتقد است كه فعل نقيض ترك نيست
و در نتيجه فعل صلاة نقيض ترك نماز نيست، بله مصداق نقيض است، لن طبق قول مشهور در مصداق منحصر است و

طبق نظر به فضول كه قائل به ترك موصل يعن ترك خاص است، نقيض آن رفع ترك خاص است كه داراى دو مصداق است،
ي فعل صلاة و دير ترك غير موصل يعن ترك نماز و ترك ازاله، و شيخ معتقد است كه در هر دو صورت بايد نماز فاسد باشد

از باب سرايت.

امام مرحوم آخوند قائل است كه مراد از نقيض كل شء رفعه آن است كه نقيض وجود عدم و نقيض عدم، وجود است. در
نتيجه نقيض ترك مطلق (قول مشهور) فعل مطلق است؛ يعن صلاة، اما نقيض ترك موصل و ترك خاص (قول فصول) فعل

صلاة نيست، بله صلاة مقارن نقيض است و سرايت احام در ملازمين مورد قبول نيست تا چه رسد به مقارنين.

نتهاى كه مرحوم آخوند به آن توجه مدهند آن است كه اساساً لازم نيست در اين بحث، نقيض اصطلاح و قانون نقيض كل
شء رفعه را جارى كنيم، بله در باب احام از راه معاندت وارد مشويم. ايشان معتقد است كه روى قول مشهور، فعل صلاة،

خودش عنوان معاند را دارد، ولو اينه نقيض اصطلاح باشد، اما بنا بر قول فصول فعل صلاة عنوان معاند را ندارد، بله
مقارن با معاند است. و از اين جهت حرمت به آن تعلق ندارد.

و تبع تقسيم واجب به اصل

تقسيم چهارم براى واجب هست (علاوه بر تقسيم واجب به مطلق و مشروط، معلّق و منجز، نفس و غيرى) كه آخوند ظاهرا
فراموش كرده است كه آن را در بحث تقسيمات واجب بيان كند و الآن آن را ذكر مكند و آن تقسيم واجب است به اصل و

.تبع

ول اختلاف در اينجا پيش آمده است و آن اين است كه آيا اين تقسيم واجب به اصالت و تبعيت، مربوط به مقام دلالت و مقام
اثبات و لفظ است، و يا اينكه نه به مقام لفظ و دلالت كارى ندارد و مربوط به مقام ثبوت و مقام واقع است؟ يعن واقع، قبل از

اينكه مفادِ دليل قرار بيرد و در قالب لفظ بيايد، اين انقسام  به اصل و تبع در آن هست.

 مرحوم آخوند معتقد است كه اين تقسيم مربوط به مقام ثبوت و واقع است و قبل از اينه واقع، در قالب لفظ در آيد واقع، در
قالب لفظ درنيامده اين تقسيم به اصالت و تبعيت در آن جارى است؛ به اين بيان كه:



واجب اصل آن است كه مول مستقلاَ، التفات و توجه به آن واجب پيدا كرده و خصوصيات را كه در وجود آن مدخليت دارد،
ملاحظه كرده و به دنبالِ التفات و توجه و وجود خصوصيات، اراده مستقل و طلب قلب مستقل به اين واجب تعلّق گرفته است.
گرچه هنوز در قالب لفظ نيامده است؛ ول چون به خود واجب توجه كرده و خصوصياتش را ديده است، ارادهاش به اين واجب

متعلّق شده است. البته ممن است آن جهت موجبهاش، جهت باشد كه اقتضاى ايجاب غيرى بند؛ مثل اينكه مول خود
وضوء را مستقيما مورد التفات قرار داده و به آن توجه مكند و متعلّق اراده مول قرار مگيرد، ول ارادهاى كه به اين وضوء

متعلّق است به لحاظ اين است كه وضوء شرط براى نماز و دخيل در نماز است.

پس واجب اصل ـ روى مبناى آخوند ـ يعن: آنچه كه خودش در دايره توجه و التفات مول آمده است، اعم از اينكه وجوب
.غيرى داشته باشد يا وجوب نفس

اما واجب تبع آن است كه اصلا خود شء و خود واجب مورد توجه مول قرار نرفته است، ول خصوصيت اين واجب اين
است كه اراده متعلّقه به اين واجب، لازمه تعلّق اراده به يك شء دير است؛ مثل اينكه «كون عل السطح» مول واجب نمايد را

در حال كه اصلا به مقدميت نصب نردبان در ذهن مول نيامد و اصلا توجه پيدا نرده است به اينكه نصب نردبان مقدمه
«كون عل السطح» است و چونكه توجه پيدا نرد، تبعا جهات آن را ملاحظه ننموده است و چون جهاتش ديده نشده، پس

اراده مستقلّ به آن متعلّق نشده است. پس واجب تبع ـ روى مبناى آخوند ـ يعن: واجب كه مول آن را نديده و توجه به آن پيدا
نرده است، ول در عين حال اراده مخف مول به آن متوجه هست؛ زيرا اين واجب، لازمه اراده متعلّقه به ذىالمقدمه است.

پس نتيجتا مسئله اصالت و تبعيت، به عقيده آخوند، مربوط به مقام ثبوت و واقع است.

در مقابل، مانند صا حب فصول گفتهاند: اينطور نيست و مسئله اصالت و تبعيت، به عالم اراده و التفات و توجه مول كارى
ندارد؛ بله از شؤون خطاب مول است و از شؤون دليل است كه مول آن دليل را اقامه مكند و مقصود از دليل، اعم از

لفظ و غيرلفظ است.

بيان اين گروه در توضيح مبان خود چنين است كه مگويند: مول لفظ را كه مگويد بايد ملاحظه كنيم و ببينيم با اين لفظ
چه چيزى را مخواهد افهام كند و مقصود بالافهام و مقصود به افادهاش چيست. بنابراين بايد تعريف اين دو واجب را طبق

مبناى اين گروه كه مگويند تقسيم مزبور، مربوط به مقام دلالت است، نيز بيان كنيم:

واجب اصل آن است كه مستقيما مقصود به افهام باشد و مول آن لفظ را براى افهام آن گفته است و اين لفظ را براى دلالت و
وجوب آن آورده است. پس واجب اصل آن است كه مقصود به افاده مستقل از نظر دلالت و لفظ باشد.

اما واجب تبع آن است كه لفظ را كه مول آورده است، براى افهام آن واجب نبوده است و نمخواسته آن را افهام و افاده
بند؛ ول در عين حال از كلام مول استفاده شده است، مثل همين دلالت تنبيه و اشاره كه در مسئله اقل حمل به عنوان مثال
فرمايد: (والوالدات يرضعن اولادهنر مفرمايد: (وحمله وفصاله ثلاثون شهرا) و در جاى ديذكر شده است كه يكجا خدا م

حمل، 6 ماه است بدون اينكه هيچيك از اين دو آيه بخواهد اقل كنيم كه اقلحولين كاملين) كه ما از جمع اين دو آيه استفاده م
ـ به تبع مطالب ذكرشده ـ اين اقل از كلام مول حمل نيست، ول حمل را افهام كند. مقصود به افهام از اين دو آيه، بيان اقل

حمل هم استفاده مشود.

پس واجب تبع چنين است كه كلام مول نمخواهد آن را افهام كند ول از كلام مول به تبع استفاده مشود.



بدين ترتيب بعضها در مقابل مرحوم آخوند اين عقيده را دارند كه اصالت و تبعيت مربوط به مقام اثبات و مقام دلالت و لفظ
است.

مثال براى واجب اصل و تبع: محقق قوچان ـ استاد مرحوم مشين ـ مثال جالب طرح كرده است كه: مول مفرمايد هرگاه
به اندازه 4 فرسخ از وطن خود خارج شدى و قصد هم داشت، نماز تو قصر مشود. ما از اينكه بين قصر نماز و عدم وجوب
صوم ملازمه است مفهميم كه هرگاه نماز قصر شد، روزه هم وجوب ندارد و در سفر، نياز به روزه گرفتن نيست. قصر نماز
يك واجب اصل است كه لفظ دليل بر آن دلالت دارد و مقصود به افهام است؛ ول عدم وجوب صوم واجب تبع است، زيرا

مقصود به افاده نبوده است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


