
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 111 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

راه دوم شيخ انصارى براى جواب از دو اشال در طهارات ثلاث

عباديت اين طهارات ثلاث ارتباط به امر غيرى خودشان ندارد، بله عباديت اين طهارات مربوط به نماز و ذىالمقدمه و غرضِ
از ايجاب ذىالمقدمه است، به اين بيان كه:

همان طورى كه امرِ متعلَّق به صلاة و امر متعلَّق به ذىالمقدمه عباديت دارد و تا مادام كه نماز به صورت عباديت تحقق پيدا
نند، آن غرض و هدفِ أمر حاصل نمشود، و حصولِ غرضِ از امرِ به نماز متوقف بر اتيان نماز به نحو عبادت است؛

همينطور در باب طهارات ثلاث هم غرضِ از امرِ ذىالمقدمه آنها توقف دارد بر اينكه در بين مقدّمات صلاة، اين سه مقدّمه
(طهارات ثلاث) به عنوان عباديت اتيان شود كه اگر وضوء به صورت عبادت واقع نشد، غرضِ از نماز حاصل نمشود.

پس امرِ غيرى خودِ طهارات ثلاث كارهاى نيست و امر آنها غيرى است و امر غيرى هم توصل است نه تعبدى، و اقتضاى
عباديت ندارد؛ ول يك خصوصيت در اين طهارات موجود است و آن اين است كه اگر بخواهيد غرضِ از ذىالمقدمه حاصل

شود بايد اين سه مقدّمه به صورت عبادت واقع شوند. پس درنتيجه ملاكِ عباديتِ اين طهارات ثلاث، امر غيرى خودشان نيست؛
بله ارتباط است كه اينها با غرضِ ذىالمقدمه و هدف از امرِ ذىالمقدمه دارند. و اين خصوصيت است كه اين سه مقدمه از

بين ساير مقدّمات پيدا كردهاند كه اگر به نحو عباديت واقع نشوند آن آثارِ ذىالمقدّمه تحقق نميابد.

جواب مرحوم آخوند به راه دوم مرحوم شيخ

آخوند اشال به اين راه و وجه ننموده و فقط فرمودهاند اين وجه مسئله عباديت را درست مكند ول مسئله ثواب را درست
نمكند. حالا كه غرضِ از امر به نماز متوقف بر اين است كه اين طهارت به صورت عبادت حاصل شوند چرا دير ثواب در

كار باشد؟

ول جوابِ اين ايراد آخوند ـ كه تقريبا به اشال قبل آخوند به راه اول شيخ هم مربوط مشود ـ اين است كه: اصلا مرحوم شيخ
اين دو وجه را كه بيان مكند فقط براى حل اشال عباديت است و اشال ترتب ثواب را در مقام حل آن نبوده است و به اين
الت اين طهارات را از اين دو راه حل كرده است و درنتيجه اشخواسته ترتب ثواب را حل كند و تنها تصوير عباديدو راه نم

به حرف شيخ وارد نيست.

 راه چهارم (راه اول از مرحوم آخوند، دو راه هم از مرحوم شيخ) براى حل اشال درطهارات ثلاث:

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


اين راه چهارم نظير يك مطلب است كه سابقا در بحث تعبدى و توصل راجع به مطلق عبادات ذكر شده بود، نه عبادات كه جنبه
مقدّميت داشته باشد. حال اين وجه را بعضها مخواهند در خصوص طهارات ثلاث پياده كنند، اما آن راه و وجه اين است

كه مگويند:

در باب طهارات ثلاث دو أمر در كار است و هر يك از اين طهارات ثلاث دو امر دارند:

1ـ يك امر، متعلَّق به ذاتِ وضوء شده است، يعن به خود همين غسلات و مسحات؛ و اين أمر توصل است.

2ـ امر دوم كه مأموربه آن اين است كه مگويد: وضوء مأموربه به أمر اول را به قصد قربت اتيان كنيد و به داعأمرش  اتيان
كنيد. پس امر دوم متعلَّق به اين عنوان شده است كه: وضوء مأموربه به امر اول (كه امر اول هم توصل است) بايد به داع امر

و قصد قربت اتيان شود. خودِ اين امر دوم هم توصل است، زيرا داعويت امر دوم لزوم ندارد.

لل، توصا امر اولّف، قصد كند. امم را لازم نيست كه ماست زيرا امر دو لم توصا امر دوهستند. ام لپس هر دو امر، توص
است زيرا اگر اين امر دوم نبود مسئله قصد قربت اصلا مطرح نبود.

پس دو امر در كار است: يك امر مربوط به حركات و اعمال وضوء است، و يك امر هم مگويد: اين افعال و اعمال را به
داعأموش اتيان بن؛ و هر دو أمر هم توصل هستند.

حال اگر چنين باشد كه دو امر در كار باشد هم عباديت درست مشود ـ به لحاظ اينكه امر دوم، عباديت را درست مكند، زيرا
قصد قربت و داع امر را اعتبار كرد ـ و هم امر غيرى در هر دو أمر، توصل است.

جواب مرحوم آخوند به اين راه

حال آيا اشال بر اين راه كه ما دو أمر درست كنيم كه هر دو توصل باشند و نتيجه اين دو امر توصل عباديت اين طهارات
ثلاث است، وارد است؟ آخوند تنها يك اشال مكند.

البته گفته شد كه نظير اين حرف، سابقا راجع به مطلق عبادات گفته شده است و آنجا آخوند يك اشالات داشتهاند كه عين آن
اشالات اينجا هم جريان دارد، علاوه اينه اينجا يك اشال اضافه و اختصاص غير از اشالات سابق دارد و آن اشال اين

است كه: آن امر اول كه متعلّق به ذاتِ وضوء است چه أمرى است؟ لابدّ مگوييد: امر غيرى است. مگوييم: امر غيرى به
مقدّمه متعلّق مشود و ذاتِ وضوء كه مقدّميت براى نماز ندارد. آنچه كه مقدّمه براى نماز است عبارت است از: وضوء

عبادى، ول ذاتالوضوء كه مقدّمه براى نماز نيست؛ و اگر ذاتِ وضوء مقدميت نداشت آن امرِ اول به چه مناسبت به ذاتِ
وضوء متعلَّق مشود؟

امر اول به عنوان مقدميت و وجوب غيرى مآيد و وجوب غيرى بايد متعلَّق به مقدّمه بشود، و مقدّمه يعن آنچه كه به حمل شايع
مقدّمه باشد يعن آنچه كه مأموربه بر آن توقف دارد؛ و آنچه كه مأموربه بر آن توقف دارد، وضوء عبادى است نه ذاتِ وضوء.

شما ممن است بوييد كه ذاتِ وضوء هم مقدمة المقدّمة است و يا جزء المقدّمه است، ول مگوييم: جزءالمقدمه را نمتوانيم
بايد هزاران امر غيرى براى هر جزء از شستنها و مسحها در باب وضوء درست كنيم. در حال مأموربه به امر غيرى بدانيم؛ والا
كه مسئله اينطور نيست و خودِ وضوء مقدّم يك امر غيرى دارد كه به همان وضوء عبادى تعلّق گرفته است؛ پس وضوء غير



عبادى كه همان ذات وضوء است چطور مشود كه امر غيرى به آن متعلّق شود و علّتِ تعلّق امر غيرى به آن چيست؟

پس علاوه بر اشالات كه سابقا بر مسئله تعدّد أمر شد يك اشال اختصاص در مانحنفيه هست و آن اين است كه: ذاتِ وضوء
نمتواند متعلَّق امر غيرى بشود، زيرا ملاكِ امر غيرى ـ كه تعلّق به مقدّمه است ‐ در آن تحقق ندارد.

تذنيب دوم: در عدم اعتبار قصد توصل در طهارات ثلاث

مسئله اين است كه از نظر فقه آيا كس كه وضوء مگيرد بايد ي از غاياتِ وضوء را در نظر داشته باشد، يعن حتما وضوء
بيرد براى نماز يا طواف يا مس قرآن و قرائت قرآن ...؟ به عبارت دير: آيا در حال وضوء و صحت وضوء شرط است كه
ملّف ي از غايات آن را در نظر داشته باشد بهطورى كه اگر هيچيك از اين غايات وضوء را در نظر نرفت و بعد وضوء

گرفت، وضوى او باطل است؟

روى بيان كه آخوند داشت اينطور نيست كه وضوء گرفتن بدون در نظر گرفتن ي از غايات آن، باطل باشد؛ زيرا طبق بيان
آخوند، وضوء يك مستحب نفس است و در هر حال ايجاد شود مانع ندارد. آخوند مفرمايد: روى مبناى ما كه طهارات ثلاث،

مستحب نفس هستند مسئله آسان است و هر كس در هر لحظهاى بخواهد وضوء بيرد و هيچ هدف هم نداشته باشد و هيچ
ذىالمقدمهاى را هم اراده نداشته باشد، اين وضوء صحيح است؛ زيرا وضوء مستحب نفس است و به خاطر خود وضوء و

استحباب نفس آن وضوء مگيرد.

اما كسان كه عباديت وضوء را از راه امر غيرىاش درست مكنند ـ مثل مرحوم شيخ، مخصوصا در راه اول كه عباديت
طهارات را از راه تعلّق امر غيرى و وجوب غيرى مخواست درست كند ـ چطور مشود كس وضوء بيرد در حال كه هيچ

غايت و ذىالمقدمهاى در نظرش نباشد؟ بله بالاتر، چطور مشود ذىالمقدمهاى را اراده كند كه الآن ذىالمقدمه وجوب ندارد؟
مثل اينكه كس قبل از ظهر مخواهد براى نماز وضوء بيرد و حال آنه نماز اصلا قبل از ظهر وجوب ندارد تا مقدمهاش

وجوب غيرى پيدا كند و امر غيرى در كار باشد.

روى اين مبنا تقريبا دو اشال پيدا مشود كه آخوند به ي اشاره كرده است و آن اين است كه ايشان مفرمايد:

اگر عباديت وضوء به خاطر امر غيرىاش شد، همان بعد از ظهر هم كه مخواهد وضوء بيرد حتما بايد اراده صلاة داشته
باشد؛ زيرا كس كه امر غيرى را در نظر مگيرد و به داعويت امر غيرى وضوء را اتيان مكند، نمتواند از ذىالمقدمه غافل
باشد، از اين جهت كه داع او در وضوء گرفتن امر غيرى است و اين امر غيرى مثلا از ناحيه صلاة حاصل نشده است؛ آن

وقت چطور مشود كه اين امر غيرى مترشح از نماز را اراده كند در حال كه وضوء را براى خاطر نماز نمخواهد انجام دهد؟!

لذا روى اين مبنا چارهاى نيست از اينه حداقل يك ذى المقدمه توسط وضوء گيرنده در حال انجام وضوء قصد شود و اين
وضوء را براى رسيدن به آن ذىالمقدمه انجام بدهد.

علاوه اينكه ايشان مفرمايد: خود اين امر غيرى در اين وسط، أصالت ندارد؛ بله آنچه كه أصالت دارد مسئله رسيدن از راه
وضوء به ذىالمقدمه است، بهطورى كه اگر كس فرضا امر غيرى را هم انار كرد يا اگر قبل از ظهر بود كه اصلا امر غيرى در

كار نيست ـ از باب اينكه ذىالمقدمه قبل از ظهر وجوب ندارد ـ ول گويا يك چيزى جانشين امر غيرى مشود و آن همان،
توصل از راه وضوء به ذىالمقدمه است كه اين توصل بايد مقصود باشد؛ بهطورى كه اگر متوضء قبل از ظهر وضوء بيرد و

اصلا قصد توصل إل ذىالمقدمه نداشته باشد روى اين مبنا بلااشال وضوء او باطل است، زيرا عباديت وضوء از راه



ذىالمقدمه درست شده است و شما كه الآن قصد رسيدن به اين ذىالمقدمه را نرديد و وضوء را براى خاطر اين ذىالمقدمه
انجام نداديد ـ امر غيرى هم فرضا قبل از ظهر تحقق ندارد ـ روى اين مبنا وضوء قبل از ظهر براى كس كه اين وضوء را براى

نماز يا غايات انجام نمدهد عنوانِ عباديت پيدا نمكند.

 لذا اين ثمره مهم بين حرف آخوند و اين مبان پيدا مشود كه بر اساس مبناى آخوند در هر حال از حالات و با هر وضع از
اوضاع، وضوء گرفتن مانع ندارد و وضوء صحيح است، ول روى ساير مبان وضوء گرفتن قبل از ظهر يك سنخ اشال پيدا
مكند و بعد از ظهر هم اگر اراده توصل به ذىالمقدمه نداشته باشد، باز اشال دير پيدا مكند. و لذا روى اين مبان، ملّف

در مسئله وضوء محدوديت پيدا مكند؛ زيرا حتما بايد ذىالمقدمه امر داشته باشد و وجوب داشته باشد و يا اگر هم امرى نيست
ـ مثلا قبل از ظهر است كه نماز هنوز واجب نشده است ـ حتما بايد قصد توصل إل ذىالمقدمه بند تا عنوانِ عباديت تحقق پيدا

كند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


