
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 106 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

جواب مرحوم آخوند به راه دوم شيخ انصارى

ايشان مفرمايند كه چرا تقييد، خلافِ اصل است؟ اين را براى ما روشن كنيد كه علّتِ اينكه تقييد، خلاف اصل است، بهطور
كلّ خلافِ كدام اصل است؟ و آن اصل را كه مگوييد: «التقييد خلاف الأصل»، براى ما معنا كنيد؟

لابد شما بايد اينطورى بوييد كه با اصالة الظهور و اصالة الاطلاق مخالفت دارد، يعن: لفظ مطلق يك ظهورى در اطلاق دارد و
يك ظهورى در اطلاق براى آن منعقد شده است و اين تقييد، آن ظهور را از بين مبرد. مثلا مول گفته است: «اعتق رقبة» كه

ظهور در اطلاق پيدا كرده است؛ بعد دليل دير مگويد: «لا تعتق رقبةً كافرةً» كه اين دليل مخواهد با آن اصالة الاطلاق و
اصالة الظهورِ در اطلاق مخالفت كند.

پس اينكه گفته مشود: «التقييد خلاف الاصل»، مراد از اصل، اصالة الظهور است، يعن: لفظ يك ظهورى در اطلاق براى آن
منعقد مشود و تقييد مخواهد بر خلاف اين اصالة الظهور حومت كند و لذا مگوييم: تقييد بر خلاف اصل است.

 حالا كه مطلب روشن شد كه مقصود از اصل، اصالة الظهورِ در اطلاق است، آن وقت اين سؤال پيش مآيد كه آيا ظهورِ در
اطلاق يك ظهور وضع است و يا ظهورى است كه استناد به مقدّمات حمت دارد؟ آيا ظهور لفظ عام در عموم با ظهور مطلق

در اطلاق، يك نحوه ظهور است يا فرق دارد؟

«كلمه «كل ،عالم لدر أكرِم ك را دارد، مثلا لفظ عام ظهورش در عموم به خاطر اين است كه لغت و واضع چنين بيان و دلالت
براى عموم وضع شده است و به دلالت لفظيه دلالت بر عموم دارد. اما در «أعتق رقبةً» كه مگوييد دلالت بر اطلاق مكند و

ظهور در اطلاق دارد، ظهورش در اطلاق، ظهور وضع و لغوى نيست؛ بله ظهورى است كه از مقدّمات حمت ناش مشود،
يعن: چون مول در مقام بيان است و قرينهاى هم بر تقييد اقامه نرده است و قدر متيقن در مقام تخاطب هم در كار نيست،

عقل مگويد: پس لابد مطلق، مقصود مول است.

پس ظهور مطلق در اطلاق از مقدّمات حمت ناش مشود.

 حالا سؤال ديرى مكنيم: اگر يك كس نذاشت اين مقدّمات حمت تشيل شود و جلوى تشيل مقدمات حمت را گرفت،
آيا اين كار، خلافِ اصل است و يا خلاف اصل نيست؟ اگر مقدّمات حمت در كار نباشد لفظ اصلا ظهور در اطلاق پيدا
نمكند، و اگر ظهورِ در اطلاق پيدا نرد اينجا دير چه خلاف اصل تحقق دارد و كجاى تقييد، خلافِ اصل خواهد بود؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پس اگر يك مطلق داشته باشيم كه مقدّمات حمت در آن موجود باشد و ظهورِ اطلاق پيدا كرده باشد، اينجا اگر به عنوان
تقييد با يك چيزى كه مثل تقييد است به جنِ اطلاق رفتيم، اين خلافِ اصل است.

ول اگر از اول كارى كرديم كه اصلا مقدّمات حمت تأسيس نشد، مثل اينكه فرض كنيم كه مول در مقام بيان نبود، آيا اين هم
خلاف اصل است؟ خير. پس اگر كارى كرديم كه از اول قرينه بر تقييد در كار آمد، اين خلاف اصل نيست؛ زيرا ما نذاشتيم

مقدّمات حمت تشيل بشود و نذاشتيم لفظ، ظهورِ در اطلاق پيدا كند و زمينه ظهور در اطلاق بهطور كلّ از بين رفته است.
اينجا دير چيزى نيست كه مخالف با اصل و قاعده باشد.

در مانحنفيه اينطور است كه اگر ما «إن جاءك زيدٌ» را به هيئت أكرِم بزنيم و بوييم: قيد براى وجوبِ اكرام است، شما گفتيد
كه زمينه اطلاقِ در ماده از بين مرود، يعن: دير امان تأسيس مقدمات حمت نيست و دير جا براى تشيل مقدّمات

حمت باق نمماند. حال چنانچه در يك مورد، جاي براى تشيل مقدّمات حمت باق نماند، چرا خلافِ اصل باشد؟ و با كدام
اصل، مخالفت دارد؟ مر ظهورِ اطلاق براى ماده پيدا شده بود كه حالا ما بخواهيم با اين ظهور مخالفت كنيم؛ بله ما با زدنِ

قيد به هيئت، از اول نذاشتيم ظهورى براى ماده در اطلاق پيدا شود؟!

ـ بله، اگر به جاى «إن جاءك زيدٌ فأكرمه» دليل ما بدون هر گونه قيد و شرط و به صورت «أكرِم زيدا» بود؛ منته بعد از يك
ماه دير اين قيد «مجء زيد» را مول آورد و گفت: در آن «أكرم زيدا» كه يك ماه قبل گفتم: بايد اكرم بعد از مجء زيد باشد؛

در اين صورت اگر ما مردد شديم كه مجء زيد آيا دخالت در اطلاقِ هيئت دارد و آن را از بين مبرد يا مدخليت در ماده دارد و
اطلاق ماده را به هم مزند، در چنين موردى حرف شيخ درست است؛ زيرا «اكرم زيدا» كه يك ماه قبل گفته شد دو ظهورِ

اطلاق پيدا كرد: يك ظهورِ اطلاق از نظر هيئت و يك ظهور اطلاق از نظر ماده. حالا اين جملهاى كه بعد از يك ماه به عنوان
دليل منفصل بيان شده است، اگر بخواهيد آن را به هيئت برگردانيد، نتيجتا روى ماده هم اثر مگذارد و زمينه اطلاق ماده را از

بين مبرد با اينكه ظهورِ اطلاقِ ماده منعقد و ثابت شده بود.

ول آنجا كه دليل، متصل باشد و در يك عبارت بويد: «إن جاءك زيدٌ فأكرمه»، اينجا اگر ما قيد را به هيئت زديم معنايش اين
است كه براى ماده اصلا مقدّمات حمت در كار نيست. حال اگر مقدّمات حمت براى ماده منعقد نشد، در اينجا دير خلاف

ظاهر و اصل را مرتب نشديم.

بالاتر از اين كه از نظرِ خود هيئت هم خلاف ظاهرى مرتب نشديم؛ زيرا نذاشتيم در هيئت هم مقدّمات حمت تشيل شود.

پس هيچ خلافِ ظاهرى از نظر رجوع قيد به هيئت يا به ماده نيست.

با توجه به اين نته، چه ترجيح دارد كه ما قيد را به ماده برگردانيم و اطلاقِ هيئت را سر جاى خودش حفظ كنيم؟

خلاصه جواب آخوند به راه دوم شيخ: اين كلام شيخ در جاي كه تقييد به وسيله دليل منفصل باشد، درست است؛ ول جاي كه
تقييد در همان دليل اول است و با يك عبارت هم قيد و هم مقيد بيان مشود در اينجا هيچگونه خلاف ظاهر و اصل در كار

نيست، چه قيد به هيئت رجوع كند يا به ماده، و هيچ ترجيح هم براى رجوع قيد به هيئت و ماده وجود ندارد.

نتيجه اين شد كه دو وجه را كه شيخ بيان كردند، هر دو باطل شد و ما نمتوانيم قيد را به هيئت و يا به ماده ارجاع بدهيم؛ بله
در اين موارد چارهاى جز مراجعه به اصول عمليه نداريم.



واجب نفس و واجب غيرى

مول كه يك شء را واجب مكند و مورد طلب خودش قرار مدهد، اين ايجاب و طلب حتما براى يك هدف و براى تحقق يك
غايت و رسيدن به يك هدف است. آن وقت به هدف مول كه مراجعه كنيد مبينيد كه مول در واجبات، دو جور هدف دارد:

ـ گاه مول يك چيزى را واجب مكند به جهت اينكه مقصود او از واجب كردن اين شء اين است كه ملّف از راه اين شء
بتواند واجبِ دير را در خارج اتيان كند؛ زيرا اگر اين فعل تحقق پيدا نند امان ندارد آن واجب دير در خارج محقق شود،

المرافق  و ...{ كه ايجاب اين غسل و مسح را مول م إلم وايديمثل آيهاى كه در باب وضوء وارد شده است: }فاغسلوا وجوه
به اين جهت آورده است كه چنانچه وضو تحقق پيدا نند، آن واجب دير كه نماز است امان تحقق ندارد و هدفِ مول از

ايجاب وضوء اين است كه ملّف بتواند از راه وضوء و تهيه طهارت، امان پيدا كند كه نماز را در خارج اتيان كند. پس چونكه
هدف از ايجاب وضوء، امانِ رسيدن به واجب دير به نام نماز است ما از اين وجوب وضوء به «وجوب غيرى» تعبير مكنيم،

يعن: براى خودش واجب نشده است و براى خاطرِ نماز وجوب پيدا كرده است.

ـ اما گاه مول يك چيزى را براى خاطرِ خود آن شء واجب مكند، مثل نماز كه مول آن را براى خودش واجب كرده است،
نه براى خاطر اينكه از راه نماز، ملّف قدرت پيدا كند بر اينكه يك واجب ديرى را انجام بدهد؛ بله نماز براى خودش واجب

شده است و غايت و هدف عبارت از خود نماز است. و لذا وجوبِ نماز را به «وجوب نفس» تعبير مكنيم.

 فرق بين وجوب غيرى و نفس: الواجب الغيرى ما وجب لأجل التوصل إل الغير والواجب النفس ما وجب لنفسه لا لأجل
التوصل إل الغير.

ـ اشال: گفتهاند: روى بيان شما، نماز هم واجب غيرى است؛ زيرا مول نماز را براى آثارش واجب كرده است و نماز معراج
مؤمن و ناه از فحشاء و منر است و نيز ساير آثار و خواص كه در نماز وجود دارد.

حال سؤال اين است كه آيا اين آثار و خواص كه نماز دارد، آثار و خواصِ لازم التحصيل است يا مستحب التحصيل است؟

اگر آثار و خواص نماز، لازم التحصيل شد، نماز نسبت به اين آثار مثل وضوء نسبت به نماز مشود. وضوء واجب غيرى شد؛
زيرا براى رسيدن به نماز بود، نماز هم با اين بيان واجب غيرى مشود؛ زيرا براى رسيدن به آن آثار و خواص است كه آن آثار و

خواص هم لازم التحصيل بوده و امانِ تحقق ندارند مر از راه نماز.

اشال اين است كه چه فرق بين نماز و وضوء است؛ زيرا وضوء براى نماز است و نماز هم براى آن آثار است؟

إن قلت: اگر شما درمقام فرق بوييد كهآن آثاررا انسان مستقيما نمتواند ايجاد بند و در حقيقت آن آثار خودش مقدور نيست،
اما بر خلاف نماز كه نماز، مقدورِ انسان است. پس فرق ميانِ نماز نسبت به وضوء و آن آثار نسبت به نماز اين است كه نماز در

مقام مقايسه با وضوء، خودش مقدور است ول آن آثار در مقام مقايسه با نماز، مقدور نيستند.

قلت: آخوند مفرمايد: اينكه شما مگوييد آن آثار مقدور نيست، يعن: مطلقا، حتّ با واسطه نماز هم مقدور نيست؛ يا مقدورِ با
واسطه است؟

و واجب نفس گيرند؛ و اگر متعلّق قدرت قرار گرفتند واجبِ اصلقدرت قرار م مسلّم است كه آن آثار بواسطه نماز، متعلَّق
آنها هستند و نماز هم مقدّمه رسيدنِ به آن واجبات نفسيه است.



پس همانطور كه وجوبِ وضوء يك وجوب غيرى براى رسيدنِ به نماز است، وجوبِ نماز هم يك وجوبِ غيرى براى خاطر
رسيدن به آن آثار و خواص است كه آن آثار و خواص هم مقدور بالواسطه و هم واجب التحصيل هستند.

اين اشال مهم در باب واجب غيرى و نفس شده است كه فرق بين وضوء و نماز را بيان كنيد. مرحوم آخوند در جواب اين
اشال، واجب نفس و غيرى را طور ديرى معنا مكنند كه بايد ديد مرحوم آخوند چونه بيان مكنند.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


