
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » کفایة الاصول » كفایة الاصول جلد اول(فقط متن) »

در تاریخ ۲۹ اسفند ۱۳۷۱

کفایة الاصول
جلسه 97 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

(ادعاى نف) جواب مرحوم آخوند به قسمت اول ادعاى مرحوم شيخ

مرحوم آخوند در مورد قسمت اول ادعاى شيخ كه رجوع اين شرط و قيد به هيئت محال است و اينكه در مفاد هيئت، اطلاق
نيست، دو جواب مدهند:

جواب اول: اين نظريه شما روى مبناى خود شماست كه شما موضوعله در هيآت را ـ مانند حروف ـ خاص و جزئ مدانيد، و
خاص هم يعن: فرد، و فرد هم قابل تقييد نيست.

ول ما در مبنا با شما مخالفيم و مبناى ما (در اوايل كفايه) اين است كه هيآت مانند حروف داراى موضوعله عام هستند. هيئت
«افعل» دلالت بر يك فردِ از طلبِ وجوب ندارد و «أكرِم» براى كلّ وجوب اكرام وضع شده است.

به عبارت دير: قبلا بيان كرديم كه هيآت افعال مانند حروف وضعشان عام است، يعن: واضع اولا معناى عام مثل مطلق
الطلب را تصور مكند؛ و موضوعله هم عام است، يعن: «إفعل» را براى كل طلب وجوب ـ نه يك فرد از طلب ـ وضع مكند؛

مستعملفيه هم عام است، يعن: صيغه «افعل» در هر موردى هم كه استعمال مشود در همان معناى عام كه كلّ طلب و مطلق
طلب است استعمال مشود. و بيان كرديم كه بين حروف و اسماء هيچ فرق در اين سه جهت وجود ندارد. بين من والابتداء در

وضع و موضوعله و مستعملفيه اختلاف نيست و هر سه جهت در اسماء و حروف، عام است.

تنها فرق كه بين اسماء و حروف است فرق در كيفيت استعمال است كه حروف را واضع وضع كرده است براى موردى كه
قصد استعمالِ آل را دارد و اسماء را وضع كرده است براى موردى كه قصد استعمال استقلال را دارد.

بنابراين  آخوند در جواب اول مگويد: ما موضوعله در باب هيآت را عام دانستيم و وقت موضوعله عام شد قابل تقييد است.
معناى عام، كلّ و مطلق، قابل تقييد است و مشود طلب وجوب كلّ را مقيد به وقت يا مجء زيد يا ... كرد.

ي از ثمرات عام يا خاص بودن موضوعله حروف و هيآت در همين بحث واجب مشروط است:

اگر كس مبناى شيخ را دارد كه موضوعله حروف و هيآت را خاص مداند، در اينجا خاص قابل تقييد نيست و شرط و قيد
نمتواند رجوع به هيئت كند؛ ول روى مبناى مرحوم آخوند كه موضوعله عام و كلّ است، كلّ قابل تقييد است. اين جواب

مبناي بود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2198
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/40
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جواب دوم: آخوند مفرمايد: حالا اگر مبناى شما را هم بپذيريم، باز جواب ديرى مدهيم.

سلّمنا كه موضوعله در باب حروف و هيآت خاص است، ول اگر خاص محقق شود، يعن: يك معناى خاص و جزئ و يك فرد
شود، در اين فرض تقييد آن محال است؛ زيرا فرد و جزئوييم كه مقيد مدر عالم خارج موجود شود و بعد كه موجود شد ب

موجود در عالم خارج، قابل تقييد نيست.

،ل شارع يك فرد از طلبِ وجوبلّم با آن قيد و شرط انشاء كند، محال نيست. اگر از اوو مت ل مولاگر يك فردى را از او ول
را مقارنِ با انشاء به صورت مقيد بياورد، اين استحالهاى ندارد. مول از اول مخواهد فردِ طلب وجوب مقيد به وقت را انشاء

بند. شبيه آن مثَل كه مگويند: دهانه چاه را تن بن، كه معنايش اين نيست كه اول يك دهانه وسيع درست كن و بعد كه
دهانه وسيع درست كردى آن را تن كن؛ بله مراد اين است كه دهانه چاه را از اول، به صورت تن درست كن. اينجا هم

چنين است كه اگر اين موضوعله خاص ـ يعن: اين فرد از طلب وجوب ـ موجود شود و بعد از وجود بخواهيم آن را مقيد كنيم،
محال است؛ زيرا فرد و جزئ در خارج قابل تقييد نيست. ول اگر از همان زمان اول كه شارع مخواهد اين فرد را انشاء كند به
نحو مقيد انشاء كند، محال نيست، يعن بويد: فرد (فرد از طلب وجوب) را مقيدِ به وقت، انشاء مكنم؛ و فردِ مقارن با قيد اگر

انشاء شود مانع ندارد.

بنابراين خود طلب وجوب كه مفاد هيئت است قابل تقييد است.

إن قلت: شما آخوند استحاله شيخ را جواب داديد ول با اين جواب، خود شما در يك استحاله دير افتاديد. لازمه جواب دوم
شما يك مطلب محال است؛ زيرا لازمه جواب دوم تفيك بين انشاء و منشَأ است.

شما در جواب دوم مگوييد: اين انشاء مول ـ اين كه مول، طلبِ وجوب را انشاء مكند ـ مقيد است و «مقيد است» به اين
معنا است كه متلم يك انشاي كرده است، و وجوب هم منشأ است و شما مگوييد كه مول طلب وجوب مقيد را انشاء مكند
كه وجوبِ مقيد به مجء زيد است. پس انشاء الآن وجود دارد و ايجاب كه انشاء است الآن محقق مشود ول وجوب كه منشأ

است بعد از مجء زيد است. انشاء الآن و حين تلم و قبل از مجء زيد هست و منشَأ كه وجوب است بعد از مجء است و اين
محال است كه ايجاب ـ اينكه مول وجوب را محقق مكند ـ بيايد ول وجوب نيايد، كما اينكه تفيك بين ايجاد و وجود محال

است و نمشود كه خالق ايجاد كند ول وجود نيايد.

پس تفيك بين انشاء و منشأ (ايجاب و وجوب) محال است و جواب دوم شما به اين محال رسيد.

قلت: بايد منشأ را بررس كرد. اگر منشأ يك وجوب مطلق و غير مقيد باشد بايد ديد كه عدم تفيك بين انشاء و منشأ چونه
است؟

اگر منشأ، مطلق باشد، عدم تفيك يعن: تا مول گفت: «أكرِم» و انشاء كرد منشأ هم بيايد.

ول اگر منشأ، مطلق نيست معناى عدم تفيك اين نيست كه تا «أكرِم» و انشاء آمد آن وجوب معلّق هم بيايد.

وقت متلّم از اول يك منشَأ معلّق را انشاء مكند، نه مطلق؛ روشن است كه اينجا بايد ـ وجوب كه مقيد است ـ بعد از قيد ـ كه
مجء است ـ بيايد.



به عبارت دير، اينكه تفيك بين انشاء و منشأ نيست و محال است، حرف درست است. ول بايد تفيك را فهميد. اگر وجوب و
منشأ، مطلق است، اگر گفتيم انشاء آمد ول منشأ هنوز نيامده اين تفيك است و محال است.

و اگر منشأ يك وجوب معلق باشد كه مثلا متلّم طلبِ وجوب معلّق به مجء زيد را انشاء مكند، اينجا اگر توقع داشته باشيم
كه وجوب قبل از مجء زيد بيايد، بخود است؛ زيرا من وجوب قبل از مجء را انشاء نرده بودم بله اگر بعد از مجء، اين

وجوب نيامد اين تفيك بين انشاء و منشأ است و محال است.

پس در هر مورد بايد تفيك را معنا كرد و معناى تفيك و عدم تفيك به اختلاف منشأ فرق مكند.

البته در عبارت مرحوم آخوند احتمال دوم نيز وجود دارد و آن اين است كه ايشان معتقد است كه استحالة تفيك بين انشاء و
منشأ در طلب مطلق است، اما در طلب معلق اين تفيك استحالهاى ندارد، همان طورى كه در اخبار هم اين تفيك راه دارد، در

احتمال اول مرحوم آخوند استحاله را به طور كل مپذيرد، اما معتقد است كه نحوه تخلف و تفيك در طلب مطلق با طلب
معلق فرق مكند.

نظير اين تفيك در خبر و إخبار هم هست؛ زيرا الآن يك خبرى مدهيد ول آنچه كه از او خبر مدهيد ممن است در آينده
محقق شود. لذا همانطور كه در اخبار هم مسئله چنين است در باب انشائيات هم مسئله چنين است.

و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


